## المجادة المجاد

تصنيف الإمام أنجليل ، المحدّث ، الفقيد ، فخرالاندلس تصنيف الإمام أنجليل ، المحدّث ، الفقيد ، فخرالاندلس أجمد بن سعيب حريم أجمد بن سعيب حريم المتوفى سيّب ته ٢٥٤ ه.

طبعت مُحققة عن النسخة الخطيَّة التي بين ايدينا ، وَمُقَابَلة عَلى النسختين الخطيَّتين الخطيَّتين المخطيِّتين المحفوظة بن بدَار الكتُ المصريَّة والمرقمتين ١١ وَ١٣ ، مِن عِلم الأصول ، كما قوبلَت عَلى النسخَة التي حَقَّقها الاستناد

الشيخ المحد محتريث كر

قدّ حرف: الأستاذ الدكتوراحسيان عبّاس زيس دائرة اللغة العربة ولغات الإن الأدنى في الجامعة الاميركة ببيرت مديرمركز الدراسات العربة ودراسات إثرق الاوسط

الجملد الثاني ٥- ١

منشورات دارالافاق اللديدة بيروت

## 多的多点的自然

## وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم الباب الثالث والعشرون

فى استصحاب الحال ، و بطلان جميع العقود والعهود والشروط ، إلا ما أوجبه منها قرآن ، أو سنة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم نابتة

قال أبو محمد: اذا ورد النص من القرآن أو السنة الثابتة في أمر ما، على حكم ما، ثم ادى مدع أن ذلك الحكم قد انتقل أو بطل ، من أجل أنه انتقل ذلك الشي المحكوم فيه عن بعض احواله ، أو لتبذل زمانه ، أو لتبدل مكانه ، فعلى مدى انتقال الحكم من أجل ذلك ، أن يأتي ببرهان - من نص قرآن ، أو سنة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ثابتة \_ على أن ذلك الحكم قد انتقل أو بطل . فإن جاء به صح قوله ، وإن لم يأت به فهو مبطل فيا ادى من ذلك . والفرض على الجميع الثبات على ماجاء به النص ، ما دام ببتى اسم ذلك الشي والفرض على الجميع الثبات على ماجاء به النص ، ما دام ببتى اسم ذلك الشي المحكوم فيه عليه ، لانه اليقين ، والنقلة دعوى وشرع لم يأذن الله تعالى به ، فها مردود ان كاذبان حتى يأتى النص بهما . ويلزم من خالفنا في هذا أن يطلب كل حين تجديد الدليل على لزوم الصلاة والزكاة ، وعلى صحة نكاحه مع امرأته ، وعلى صحة ملكه لما يملك . ويقال للمخالف في هذا : أخبرنا

أيحكم انت بحكم آخر من عندك ? أم تقف فلا تحكم بشى اصلا ، لا بالحكم الذى كنت عليه ولا بنيره ? فان قال : بل أقف . قيل له : وقوفك حكم لم يأتك به نص ، وابطالك حكم النص الذى قد اقررت بصحته خطأ عظيم ، وكلاها لا يجوز . وان قال : بل أحدث حكم آخر . قيل له : ابطات حكم الله وكلاها لا يجوز . وان قال : بل أحدث حكم آخر . قيل له : ابطات حكم الله تعالى، وشرعت شرعا لم يأذن به الله تعالى، وكلاها من الطوام المهلكة لموذ بالله من كل ذلك . ويقال له : في كل حكم تدين به لعله قد نسخ هذا النص ، أو لعل ههنا ما يخصه (١) لم يبلغك. ويقال له : لعلك قد قتلت مسلما أو زنيت، فالحد أو القود عليك . فان قال : أنا على البراءة حتى يصح على شي ، ترك قوله الفاسد، ورجع الى الحق ، وناقض اذ لم يكن سلك في كل شي هذا المسلك . ويلزمهم أيضا ان لا يرثوا موتاهم ، إذ لعلهم قد ارتدرا ، أو لعلهم قد تصدقوا بها ، أو لعلهم اد أنوا ديونا تستفرقها ، فيلزمهم إقامة البينة على براءة موتاهم في حين موتهم على كل ذلك ، والذي يلزمهم يضيق عنه جلد الف بعير . ويلزمهم أن لا يقولوا بتمادى نبوة نبى ، حتى يقيم كل حين البرهان على صحة نبوته

وأما نحن فلا ننتقل عن حكم الى حكم آخر إلا ببرهان وكذلك نقول للكل من ادعى النبوة كمسيامة، والاسود، وغيرها: عهدناكم غير أنبياء فانتم على بطلان دعواكم حتى يصح ما يثبتها . وكذلك نقول لمن ادعى أن فلانا قد حل دمه بردة أوزنا : عهدناه بريئاً من كل ذلك ، فهو على السلامة حتى يصح (الدليل) (۲) على ماتدعيه . وكذلك نقول لمن ادعى ان فلانا العدل قد فسق ، أو ان فلانا الفاسق قد تعدل ، أو ان فلانا الحي قد مات، أو ان فلانا قد تروجها فلان ، أو ان فلانا طلق امرأته ، أو ان فلانا قد زال ملكه عما كان يملك ، أو ان فلانا قد ملك مالميكن يملكه ، وهكذا كل شي أننا على كان يملك ، أو ان فلانا قد ملك مالميكن يملكه ، وهكذا كل شي أننا على

<sup>(</sup>١) في الاصل د يخصهما ، وهو خطأ (١) سقط لفظ دالدليل ، من الاصل

ماكنا عليه حتى يثبت خلافه

فانما جاء قوم الى هذه الجاقات فى مواضع يسيرة أخطؤا فيها ، فنصروا خطأه بما يبطل كل عقل وكل معقول ، وذلك نحو قولهم : ان الماء اذا حلته نجاسة فقد تنجس ، وان بن شك بعد يقينه بالوضوء فعليه الوضوء وأشباه هذا . فقالوا : ان الماء الذى حكم الله بطهارته لم يكن حلته نجاسة ، فقلنا لهم :وان الرجل الذى حرم الله دمه ، لم يكن شاب ، ولا حلق رأسه ، ولا عليه صغرة مرض لم يكن فيه . فبدلوا حكمه لتبدل بعض احواله . وقالوا : هليه أن لا يصلى إلا بيقين طهارة لم يتلها شك . قلنا: فرموا على من شك اباع عليه أن لا يصلى إلا بيقين طهارة لم يتلها شك . قلنا: فرموا على من شك اباع أمته أم لم يبعها أن يطأهاأو يملكها ، لشكه فى انتقال ملكه ? و حد واكل من شككتم أزى أم لم يزن . وقد ذكر نا اعتراضهم بمسألة قول اليهود : قد وافقتمونا على صحة نبوة موسى صلى الله عليه وسلم . وبينا اننا لم ننتقل الى الاقرار بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم . وبينا اننا لم ننتقل الى لولاها لم نتبعه ، ونحن لا ننكر الانتقال من حكم اوجبه القرآن أو السنة ، اذا لولاها لم نتبعه ، ونحن لا ننكر الانتقال عنه بغير لص أوجب النقل عنه ، لكن لتبدل حال من احواله ، أو لتبدل زمانه ، أو مكانه ، فهذا هو الباطل الذى انكرناه

وقال المالكيون: من شك أطلق امرأته أم لم يطلقها فلا شي عليه ، فاصابوا. ثم قالوا: فإن ايقن انه طلقها ، ثم شك أو احدة ،أو اثنتين، أو ثلاثا ، فهي طالق ثلاثا. \* وقالوا: من شك اطلق امرأة من نسائه أم لا فلا شي عليه ، فإن ايقن انه طلق احداهون ، ثم لم يدر ايتهن هي فهن كلهن طلق ، ففرقوا بين مالا فرق بينه بدعوى (١) عارية عن البرهان. فإن قالوا :ان ههنا هو على يقين من الطلاق . فقلنا نعم، وعلى شكمن الريادة على طلاقها واحدة ،

<sup>(</sup>١) في الاصل دبينه الابدعوى ، وهو خطأ

والشك باطل كسائر ماقدمنا قبل ، وكذلك ليس من نسائه امرأة بوقنأنه طلقها ، فقد دخلتم فيما انكرناه على المخالفين من نقل الحكم بالظنون ، بل وقعوا في الباطل المتيقن، وتحريم يقين الحلال من باقى نسائه اللواتي لم يطلقهن بلا شك ، وفي تحليل الحرام المتيقن ، إذ أباحوا الفروج اللواتي لم تطلق للناس ، ولزمهم على هـ ذا اذا وجدوا رجالا قد اختلط بينهم قاتل لايعرفونه بعينه ، أوزان محصن لايعرفونه بعينه ، ان يقتلوهم كلهم. نعم ا وان يحملوا السيف على أهل مدينة ايقنوا أن فيها قاتل عمد لايمرفونه بعينه، وان يقطعوا أيدى جميع أهلها اذا ايقنوا أن فيها سارقا لايعرفونه بعينه ، وأن يحرمواكل طعام بلد قد ايقنوا أن فيه طاما حراما لايعرفونه بعينه ، وأن برجموا كل محصنة ومحصن في الدنيا لآن فيهم من قد زبى بلاشك ، ولزمهم فيمن تصدق بشي من ماله، ثم جهل مقداره ان يتصدق عاله كله ، ومثل هذا كثير جدا . فظهر فساد هذا القول و بطلانه بيقين لاشك فيه ٠ فان قيل: وما الدليل على تمادى الحكم مع تبدل الازمان والامكنة ? قلمنا وبالله تعالى التوفيق: البرهان على ذلك صحة النقل مر كل كافر ومؤمن ، على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتانا بهذا الدين ، وذكر أنه آخر الانبياء وخاتم الرسل ، وان دينه هذا لازم لكل حي ، ولكل من يولد الى يوم القيامة في جميع الارض. فصح أنه لامعنى لمتبدل الزمان، ولا لتبدل المكان ،ولا لتغير الاحوال ، وان ما ثبت فهو ثابت ابدا في كل زمان وفى كل مكان وعلى كل حال ، حتى أتى نص بنقله عن حكمه فى زمان آخر ،أو مكان آخر، أو حال أخرى . وكذلك الرجاء نص بوجوب حكم فى رمان ما، أو فى مكالف ما، أو فى حال ما، وبين لنا ذلك فى النص، وجب ان لا يتعدى النص . فلا يلزم ذلك الحكم حينتُذ في غير ذلك الزمان، ولا في غير ذلك المكان ولا في غير تلك الحال. قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّعَدْ حَدُودُ اللَّهُ فَقَدْ ظَلَّم نفسه ». وأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم من لم يدُّركم صلى ، أذ يصلى حتى يكون على يقين من التمام ، وعلى شك من الزيادة . لا فه على يقين من الله لم يصل مالزمه ، فعليه أذ يصليه . وهذا هو نص قولنا .

وأما اذا تبدل الاسم فقد تبدل الحكم بلاشك ، كالحر يتخلل أو يخلل لأنه الما حرمت الحمر والحل ليس خمرا . وكالعذرة تصير ترابا ، فقد سقط حكمها ، وكلين الخنزيرة والحمر والميتات يأ كلها(١) الدجاج وير تضمه الجدى ، فقد بطل التحريم إذا انتقل اسم الميتة واللبن والحمر ، ومن حرم مالايقع عليه الاسم الذي به جاء التحريم ، فلا فرق بينه وبين من أحل بعض ماوقع عليه الاسم الذي به جاء التحريم ، وكلاها متمد لحدود الله تعالى ، « ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه » . وهذا حكم جامع لكل مااختلف فيه ، فن الترمه فقد فاز ، ومن خالفه فقد هلك وأهلك ، وبالله تعالى التوفيق وكل احتياط أدى الى الزيادة في الدين مالم يأذن به الله تعالى ، أو إلى النقص منه ، او الى تبديل شي منه . : فليس احتياطا ، ولا هو خيراً ، بل هو هلكة وضلال وشرع لم يأذن به الله تعالى لا وم القرآن والسنة

وأما العقود والعبود والشروط والوعد، فإن أصل الاختلاف فيها على قولين، لايخرج الحق عن أحدها، وما عداها فتخليط ومناقضات لايستقر لقائلها قول على حقيقة. فأحد القولين المذكورين: إما أنها كلها لازم حق إلا ما أبطله منها نص. والثانى: أنها كلها باطل غير لازم إلا ما وجبه منها نص، أو ما أباحه منها نص. فكان من حجة من قال: أنها كلها حق لازم إلا ما بطله منها نص، أن قال: قال الله عز وجل: « وأوفوا بالعهد إن العهدكان مسئولا ». وقال عز وجل: « ياأيها الذين آمنوا لم تقولون مالا تفعلون كبر مقتا عند الله أن قال عن قولوا مالا تفعلون ». وقال عز وجل: « والذين هم مقتا عند الله أن قولوا مالا تفعلون ». وقال عز وجل: « والذين هم مقتا عند و والذين هم مقتا عند و والدين هم و والدين هم والدين والدين هم والدين هم والدين والدين هم والدين والدين هم والدين هم والدين هم والدين هم والدين هم والدين هم والدين والدين

<sup>(</sup>١) في الاصل « كأكلها ، وهو خطأ

لأماناتهم وعهدهم راعون ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا يَضِلُ بِهُ إِلَّا الْفَاسَقِينَ الَّذِينَ ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ماأم الله به أن يوصلويفسدون في الارض اولئك هم الخاصرون ». وقال تعالى: « أو كلما عاهدوا عهدا نبذه فريق منهم بل أكثرهم لايؤمنون ٥ . وقال تعالى : « ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر »، الى قوله . «والموفون بعهدهماذا عاهدوا » .وقال تعالى : ﴿ بَلَّى مِنْ أُوفَى بِمهده واتنى فان الله يحب المتقين إن الذين يشترون بعهدالله وأعانهم تمنا قليلا اولئك لاخلاق لهم فى الآخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم يوم القيمة ولا يزكيهم ولهم عذاب اليم ». وقال تعالى: « ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجرا عظيما ، وقال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اوفوا بالعقود أحلت لكم بهيمة الانعام إلا مايتـ لى عليكم ، وقال تعالى : « وإما تخافن من قوم خيانة فانبذ اليهم على سواء إن الله لا يحب الخائنين » . وقال عز وجل: « الذين يوفون بعهد الله ولا ينقضون الميثاق ٩ . وقال تعالى ولا تشتروا بمهد الله تمنا قليلا ان ماعند الله هو خير لكم إن كنتم تعلمون. وقال تعالى: « و بعهد الله او فوا، . وقال تعالى : « يوفون بالنذر ويخافون بوما كان شره مستطيرا » . وقال تعالى : « وما أنفقم من نفقة أونذرتم من نذر فان الله يعلمه » . وقال عز وجل : « ومنهم من عاهد الله لئن آتانا مر ف فضله لنصدقن ولنكونن من الصالحين فلما آتاهم من فضله بخلوابه وتولوا وهم معرضون فأعقبهم نفاقا فى قلوبهم إلى يوم يلقونه بما اخلفوا الله ماوعدوه وعاكانوا يكذبون » . وقال تعالى : « واذكر فى الـكتاب اسمعيل انهكان صادق الوعد » . وذكروا ماحدثناه عبد الله بن يوسف نا أحمد بن فتح نا عبد الوهاب بن عيسى نا أحمد بن محمد نا أحمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج نى زهير بن حرب ثنا وكيم نا سفيان هو الثورى عن الاعمش عن عبد الله بن مرة عن مسروق عن عبد الله بن عمرو . قال : قال رسول الله صلى الله عليه

وسلم: اربع من كن فيه كان منافقا خالصا ، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها ، اذا حدث كذب ، واذا عاهدغدر ، واذا وعد أخلف، واذا خاصم فجر. وبه الى مسلم: نا عبد الاعلى بن حماد ( ثنا حماد ) (١) بن سلمة عن داود بن أبي هند عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة . عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : من علامات المنافق ثلاث وإن صلى وصام وزعم انه مسلم ، اذا حدث كذب ، واذا وعد أخلف ، واذا ائتمن خان \* و به إلى مسلم: ثنامحمد بن عبد الله بن نمير ثنا أبى ثنا عبيد الله بن عمر عن نافع عن ابن عمر .قال :قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : اذا جمع الله الاولين والاخرين يومالقيامة ، رفع (٢)لكل فادر لواء ، فقيل هذه غدرة قلان بن قلان \* وبه إلى مسلم: ثنا محمد بن المثنى ثنا عبد الرحمن بن مهدى ثنا شعبة عن خليد عن أبي نضرة عن أبي سعيد . عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لكل غادر لواءعند استه يوم القيامة \* وبه إلى مسلم: في زهير بن حرب ثنا عبد الصمد بن عبد الوارث ثنا المستمر بن الريان ثنا أبو نضرة عن أبى سعيد. قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لكل فادر لواء يوم القيامة يرفع له (٣) بقدرغدره، ألا ولافادر أعظم غدرا(٤) من أمير عامة \* و به إلى مسلم حدثني عبدالله بن هاشم ني عبدالرحمن بن مهدى ثنا سفيان هوالثورى عن علقمة بن مر ثد عن سليان بن بريدة عن آبيه . قال : كان رسول الله صلى الله عليه وسلماذا أمر أميرا على جيش أو سرية أوصاه فى خاصته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيرا، ثم قال: اغزوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله ، اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا . وذكر باقى الحديث \* وبه إلى

<sup>(</sup>۱) سقط من الاصل وزدناه من صحیح مسلم ۱ : ۵ ه طبع الاستانة (۲) فی صحیح مسلم ۱۹: ۵ ه یرفع» (۴) فی الاصل « یعرف به » وصححناه من صحیح مسلم ۱۹:۵ ه فی الاصل « یعرف به » وصححناه من صحیح مسلم ۱۹:۵ فی الاصل « غدرة» وصححناه من مسلم (٤) فی الاصل « غدرة» وصححناه من مسلم

مسلم: نا محمد بن المثنى نا يحيى بن سعيد القطان عن عبد الحميد بن جعفر عن يزيد بن أبى حبيب عن مرئد بن عبد الله اليزنى عن عقبة بن عامر . قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن أحق الشروط ان توفوا به (١) ما استحللتم به الفروج محدثنا عبد الله بن ربيـم ثنا محمد بن اسحق بن السليم نا ابن الاعرابى نا ابو داود نا أحمد بن صالح نا عبد الله بن وهب اخبرنى عمرو بن الحارث عن بكير بن الاشج عن الحسن بن على بن أبى رافع . أن أبارافع اخبر قال: بعثتنى قريش إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم التي في قلبي الاسلام ، فقلت: يارسول الله اني والله لاارجع اليهم ابدا 1 فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : أنى لااخيس بالعهد، ولا احبس البرد، ولكن ارجع اليهم فان كان في نفسك الذي في نفسك الآن فارجع. قال : فذهبت ثم اتيت النبي صلى الله عليه وسلم فاسلمت \* حدثنا عبد الرحمن ابن عبد الله الهمداني نا ابراهيم بن أحمد البلخي نا الفربري ثنا البخاري نا اسحق نا يعقوب نا ابن اخي ابن شهاب عن عمه اخبرني عروة بن الزبير انه سمع مروان والمسور بن مخرمة فذكرا جميعا خبر النبى صلى الله عليه وسلم وفيه : انه لما كاتب رسول الله صلى الله عليه وسـلم سهيل بن عمرو يوم الحديبية على قضية المدة ، كان فيما اشترط سهيل بن عمرو انه لايأتيك منا أحد إلا رددته الينا ، وخليت بيننا وبينه، وأبى سهيل أن يقاضي رسول الله صلى الله عليه وسلم إلاعلى ذلك ،فرد رسول الله صلى الله عليه وسلم ابا جندل ابن سهيل يومئذ إلى ابيه سهيل بن عمرو، ولم يأت رسول الله أحد مر ن الرجال إلا رده في تلك المدة وان كان مسلما \* حدثنا عبد الله بن ربيع ثنا محمد بن اسحق نا ابن الاعرابي نا أبو داود نا محمد بن عبيد ان محمد بن ثور حدثهم عن معمر عن الوهرى عن عروة بن الزبير عن المسور بن مخرمة .

<sup>(</sup>۱) في صحيح مسلم ٤: ١٤٠ (أن يوفي به)

قال: خرج النبي صلى الله عليه وسلم زمن الحديبية (فذكر الحديث) وفيه نتم رجم الى المدينة فجاءه أبو بصير برجل من قريش يعنى ارسلوا في طلبه فدقعه الى رجلين نخرجاً به ، فلما بلغاذا الحليفة نزلوا يأكلون من تمر لهم ، فقال ابو بصير لأحد الرجلين: والله اني لا رى سيفك يافلان جيدا ، فاستله الآخر، فقال :أجل قد جربت به ، فقال ابو بصير : ارنى ا نظر اليه ، فامكنه منه 6 فضربه حتى برد 6 وفر الآخر حتى اتى المدينة فدخل المسجد يعدو 6 فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لقد رأى هذا ذعراً . فقال : قتل والله صاحبی وانی لمقتول ، فجاء آبو بصیر . فقال : قد آوفی الله ذمتك قدرددتنی اليهم ، ثم قد نجاني الله منهم، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: ويل امه مسعر حرب لوكان له أحدى فلما سمع ذلك عرف انه سيرده اليهم ، فخرج حتى اتى سيف البحر. وتفلت ابو جندل فلحق بابى بصير حتى اجتمعت منهم عصابة \* حدثنا عبد الله بن يوسف ذا أحمد بن فتح نا عبد الوهاب نا أحمد ابن محمد نا أحمد بن على نا مسلم بن الحجاج نا ابو بكر بن ابى شيبة نا ابو اسامة عن الوليد بن جميع نا ابو الطفيل نا حذيفة بن اليمان . قال: مامنعني أن اشهد بدرا إلا اني خرجت انا وابي (١) حسيل فاخذنا كفار قريش ، فقالوا: انكم تريدون محمداً ، فقلنا ماتريده، ماتريد إلا المدينة ، فاخذوا منا عهد الله وميثاقه لننصرفن إلى المدينة ، ولا نقاتل معه ،فاتينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فاخبرناه الخبرة فقال: الصرفا نني لهم بعهدهم، ونستعين الله عليهم (٢) حدثني محمد بن سعيد بن نبات ثنا أحمد بن عون الله نا قاسم بن اصبغ نا محمد بن عبد السلام الخشني نا محمد بن بشار نا محمد بن جعفر نا شعبة عن أبي اسحق السبيعي والحكم بن عتبة: أن حـذيفة بن الحسيل بن اليمان واباه اسرها المشركون ،فاخذوا عليهما أن لايشهدا بدرا ، فسألا النبي صلى الله عليه وسلم (١) في الاصل ( وأبو) وهو خطأ (٢) في الاصل ( يفي) و (يستمين) بالياءوهو خطأ

فرخص لهما أن لايشهدا \* حدثنا عبد الله بن ربيع نا عمر بن عبد الملك الخولاني نا محمد بكر نا سلبان بن الاشعث نا قبيصة ثنا الليث عن محمد بن عجلان ، ان رجلا من موالى عبد الله بن عامر بن ربيعة العدوى حدثه عن عبد الله بن عامر انه قال: دعتني امي يوما ورسول الله صلى الله عليه وسلم قاعد في بينها. فقالت: ها تعال أعطك ، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم :مااردت أن تعطيه ? قالت : اعطيه تمرا ، قال لهارسول الله صلى الله عايه وسلم: أما انك لو لم تعطيه شيئًا كتبت عليك كذبة محدثنا عبد الرحمن بن عبدالله ابن خالد الهمدانى نا ابراهيم بن أحمد البلخى نا الفربرى ثنا البخارى ثنا بشرابن مرحوم ثنایحیی بن سلیم عن اسمعیل بن امیة عن سعید بن ابی سعید عن أبى هريرة . عن النبي صلى الله عنيه وسلم قال : قال الله عز وجل : ثلاثة انا خصمهم يوم القيامة ، رجل اعطى بى (١) ثم غدر، ورجل باع حزا، فأكل تعنه (٢) ورجل استأجر اجيرا فاستوفى منه ولم يعطه أجره \* حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله نا ابراهيم بن أحمد نا الفربرى نا البخارى نا مسدد نا يحيى بن سعيد هو القطان نا شعبة حدثني أبو حمزة ثنا زهدم بن مضرب. قال: سمعت عمران بن حصين يحدث عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : خيركم قرنى ثم الذين بلونهم ثم الذين يلونهم ، ثم يجى ً قوم ينذرون ولا يفون ، ويخونون ولا يؤتمنون ـ وذكر باقى الخبر \* وبه إلى البخارى: نا محمد بن مقاتل انا عبد الله بن المبارك ا ناعبيدالله بن عمر عن نافع عن ابن عمر. قال قال عمر: يارسول الله اني نذرت فى الجاهلية أن أعتكف ليلة فى المسجد الحرام. قال: أوف بنذرك \* حدثنا عبد الله بن ربيع نا محمد بن اسحق نا ابن الاعرابي نا ابو داود السجستاني نا سلیمان بن داود المهری ثنا ابن و هب حدثنی سلیمان بن بلال نا کثیر بن زيد عن الوليد بن رباح عن أبى هريرة . قال: قال رسول الله صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) في الاصل (أعطاني) وصححناه من البخاري وانظر الفتح ٢٨٣:٤ (٢) زيادة من البخاري

وسلم: المسلمون على شروطهم \* حدثنا المهلب الاسدى ثنا ابن مناس نا ابن مسرور نا يونس بن عبد الاعلى نا ابن وهب نا هشام بن سعد عن زيد ابن أسلم. ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (١) وأى المؤمن واجب \* وبه إلى ابن وهب: أخبرنى اسمعيل بن عياش عن أبى اسجق أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: ولا تعد اخاك عدة وتخلفه ، فان ذلك يورث بينك وبينه عداوة \* وبه إلى ابن وهب: اخبرنى الليث بن سعد عن عقيل بينك وبينه عداوة \* وبه إلى ابن وهب: اخبرنى الليث بن سعد عن عقيل من قال لصبى: تعال هاه لك ، ثم لم يعطه شيئا فهى كذبة

قالوا: فهذه نصوص توجب ماذكرنا، إلا أن يأتى نص بتخصيص شي من عمومها فيخرج ويبتى ماءداه على الجواز

قال ابو محمد: ووجدنا من قال ببطلان كل عقد وكل شرط وكل عهد وكل وعد، إلا ماجاء نص باجازته باسمه: يقولون:قال الله عز وجل: « اليوم اكلت لهم دينكم ». وقال تعالى: « ومر يتعد حدود الله فاولئك هم الظالمون ». وقال تعالى: « ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالدا فيها » \* حدثنا عبد الله بن يوسف نا أحمد بن فتح نا عبد الوهاب ابن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا أبو كريب محمد بن العلاء الهمداني ثنا أبو اسامة نا هشام بن عروة عن أبيه والل : اخبرتني عائشة أم المؤمنين أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب عشية ، فحمد الله واثني عليه بما هو أهله، ثم قال : أما بعد ، فما بال أقوام يشترطون شروطا ليست في كتاب الله ، ما كان من شرط ليس في كتاب الله فهو باطل ، ولو كان مائة شرط ، كتاب الله أحق ، وشرط الله أو ثق \* حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن خالد الهمداني ثنا أبو اسحق البلخي نا الفربري عبد الله بن خالد الهمداني ثنا أبو اسحق البلخي نا الفربري

<sup>(</sup>١) الوأى الوعد

ثنا البخارى نا على بن عبد الله فا سفيان عن يحيى هو ابن سعيد الانصارى عن عمرة بنت عبد الرحمن عن عائشة أم المؤمنين. قالت: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم على المنبر فقال: ما بال أقوام يشترطون شروطا ليست فى كتاب الله ع من اشترط شرطا ليس فى كتاب الله فليس له ، وإن شرط مائة شرط

قالوا: فهذه الآيات وهذا الحبر براهين قاطعة فى إبطال كل عهد وكل عقد وكل وعد وكل شرط ليس فى كتاب الله الأمر به ، أو النص على إباحة عقده ، لأن العقود والعهود والاوعاد شروط ، واسم الشرط يقع على جميع ذلك

قال أبو محمد: وأيضا فيقال لمن أوجب الوفاء بعقد أو عهد أو شرط أو وعد، ليس فى نص القرآن أو السينة الثابتة إيجاب عقده وانفاذه: إننا بالضرورة ندرى انه لابخلو كل عقد وعهد وشرط ووعد الترمه أحد لأحد وجهين لا ثالث لهما: اما أن يكون فى نص القرآن أو السنة إيجابه وانفاذه، فان كان كذلك فنحن لا نخاله كم فى انفاذ ذلك وإيجابه وأما ان يكون ليس فى نص القرآن ولا فى السنة إيجابه ولا انفاذه، فنى هذا اختلفنا. فنقول لى لكم الآن: فان كان هكذا فانه ضرورة لاينفك من أحد اربعة أوجه لا خامس لها أصلا :اما أن يكون الترم فيه إباحة ماحرم الله تعالى فى القرآن أو على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلى فهذاعظيم لايحل، قال تعالى: « ولا يحرمون ماحرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق ». ونسأ لهم حينئذ همن يحرمون ماحرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق ». ونسأ لهم حينئذ همن التزم – فى عهده وشرطه وعقده ووعده ، احلال الخنزير والامهات وقتل النفس ، فإن اباح ذلك كفر ، وإن فرق بين شي من ذلك تناقض وسخف النفس ، فإن اباح فلك كفر ، وإن فرق بين شي من ذلك تناقض وسخف القرآن أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، فهذا عظيم لايحل، قال تعالى فى الدين بالباطل ، وإما ان يكون الترم فيه تحريم ما أباحه الله تعالى فى القرآن أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، فهذا عظيم لايحل، قال تعالى قال تعالى القرآن أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، فهذا عظيم لايحل، قال تعالى القرآن أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، فهذا عظيم لايحل، قال تعالى القرآن أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، فهذا عظيم لايحل، قال تعالى قال تعالى في الدين بالباطل ، وإما ان يكون القرب في في الدين المؤلم قال تعالى قال تعالى قال تعالى قال تعالى قال تعالى قال تعالى في الدين المؤلم الله عليه وسلم ، فهذا عظيم لايحل، قال تعالى قال تعالى قال تعالى قال تعالى قال تعالى قاله تعالى قال تعالى قالى قالى قالى تعالى قالى تع

: ﴿ يَاأَيُّهَا النَّبِي لَمْ تَحْرَمُ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكَ ﴾ . ونسألهم حينتُذ عمن حرم الماء والخبز والزواج وسائر المباحات، وقد صح ان محرّم الحلال كمحلل الحرام ولا فرق، وإما أن يكون النزم اسقاط ماأوجبه الله تعالى فى القرآن أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، فهذا عظيم لايحل، ونسألهم حينتذ عمن النزم في عهده وعقده وشرطه اسقاط الصلوات واسقاط صوم رمضال وسائر ذلك ، فن أجاز ذلك فقد كفر ، وإما أن يكون أوجب على نفسه مالم يوجبه الله تعالى عليه ، فهذا عظيم لايحل ، ونسألهم عمن التزم صلاة سادسة أوحجا إلى غير مكة ،أوفى غير اشهر الحج ، وكل هذه الوجوه تعد لحدود الله، وخروج عن الدين ، والمفرق بين شي من ذلك قائل في الدين بالباطل، نعوذ بالله من ذلك . فان قد صح كل ماذكرنا فلم يبق إلا الكلام على الآيات التي احتجبها أهل المقالة الاولى، وعلى الأحاديث التى شغبوا بايرادها وبيان حكمها، حتى يتألف بمون الله تعللى ومنه مع هذه 6 فان الدين كله واحد لاتخالف فيه ، قال الله عز وجل : ﴿ ولوكازمن عند غيرالله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً ﴾ فنقول وبالله نتأيد: ان كل ماذكروا من ذلك فلا حجة لهم في شي منه. أما قول الله عز وجل: «أوفوا بالعهد ان العهد كان مسؤلا»، ودكر مقتا عند الله أن تقولوا مالا تفعلون» ، «والذين هم لاماناتهم وعهدهم راعون ، ، ٥ أو كلا عاهدوا عهدا نبذه فريق منهم » ، ٥ والموفون بعهدهم اذا عاهدوا»، و « بلى من أوفى بعهده واتنى»، « ومن أوفى بما عاهد عليه الله ؟ ﴿ وَاوَفُوا بَالْعَقُود ﴾ ، و﴿ يُوفُونَ بَالنَّذَر ﴾ ؟ ﴿ أُو نَذَرتُم مِن نَذُر ﴾ ، ﴿ وَانْهُ كَانَ صَادَقَ الوعد ﴾ . والحديثان اللذان فيهما : أوف بنذرك ، وذم الذين ينذرون ولا يفون ، والخبر فيمن اعطى بى ثم غدر . فأنها جمل قد جاء نص آخر يبين انها كلها ليست على عمومها ۽ ولكنها في بعض العهود وبعض العقود وبعض النذور وبعض الشروط ، وهي قول رسول الله

صلى الله عليه وسلم: لا نذر في معصية الله تعالى ، ولا فيما لا علك العبد، وقوله صلى الله عليه وسلم : من نذر أن يطيع الله فليطعه ، ومن نذر أن يعصى الله تعالى فلا يعصه ، مع ماذ كرنا من قوله عليه السلام: كل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل. فصح بهذه النصوص ان تلك الآيات والخبرين إنماهي في من شرط أو نذر أو عقد أو عاهد على ماجاء القرآن أو السنة بالزامه فقط. وقد وافقنا المخالفون ههنا على أن من نذر أو عقد أو عاهد أو شرط أن يزنى أو يكفر أو يقتل مسلما ظلما أو ان يأخذ مالا بغير حق أو ان يترك صلاة \_ : فانه لا يحل له الوفا. بشي من ذلك ، لا نه معصية ولا فرق بين هذا وبين من شرط وعاهد وعقد ان يضيع حدا ،أو أن يبطل حقا أو ان يمنع مباحاً ، والمفرق بين ذلك مبطل متناقض متحكم في الدين بالباطل، فارتفع الاشكال في هذا الباب جملة والحمد لله رب العالمين. وكذلك قول الله عز وجل: ﴿ ولا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب هذا حلال وهـذا حرام لتفتروا على الله الـكذب إن الذين يفترون على الله الكذب لايفلحون متاع قليل ولهم عذاب البم ٧. فهذا غاية البيان في صحة قولنا، والحمد لله رب المالمين، وباليقين ندرى أن من حرم على نفسه ان يتزوج على امرأته، أو ان يتسرى عليها، أو ان لا يرحلها، أو ان لا يغيب عنها، فقد حرم ما احل الله تمالى. له وما أمره تمالى به ، إذ يقول: « فانكحوا ماطاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع » . وقال تعالى : « أوما ملكت ايمانهم فانهم غير ماومين » . وقال عز وجل : « أسكنوهن من حيث سكنتم من وجلكم، وقال تعالى: ﴿ فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه ، وقال تعالى: ٥ هو الذي يسيركم في البر والبحر ». وكذلك من عاهد على تأمين من لايحـل تأمينه ، وعلى ابقاء مال في ملك من لايحل له تماكه ، وعلى اسقاط حد الله تعالى أو قود ، فانه قد عقد على معصية ، وسمى الحلال حراما والحرام حلالا ، والقرآن قد جاء بتكذيب من فعلذلك و نهيه عن ذلك ، ومكذا مالم يذكر ماليس في القرآن أو السنة امضاؤه .

ومن عجائب الدنيا: احتجاج من احتج بالخبر الذي فيه :أوف بنذرك ، وهو أول مخالف لهذا الخبر ، لا نه ورد في معنيين ، أحدها: الوفاء بما نذره المرء في جاهليته وكفره ، وهم لا يقولون بانفاذ ذلك ، والثانى: أنه ورد في اعتكاف ليلة ، وهم لا يقولون بذلك . فن أعجب شأنا ممن يحتج بخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما ليس فيه منه شي أصلا ، وهو قد عصى ذلك الخبر في كل مافيه ، ونعوذ بالله من هذه الاحوال ، فليس في عكس الحقائق أكثر من هذا . وأمانحن فنلزم من نذر في كفره طاعة الله عزوجل ، ثم أسلم أن يني بما نذر من ذلك ، اتباعا لا مر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك ، وكذلك من نذر اعتكاف ليلة ، فانه يلزمه الوفاء به أيضا .

ومما قدمنا قبل من نذر الباطل وعقده: من شعرط لامرأته إن نكح عليها فالداخلة بنكاح طالق، وإن تسرى عليها فالسرية حرة، وان فاب عنها مدة كذا أو ارحلها فأمرها بيدها تطلق نفسها أو تمسك، فكل هذه معاص وخلاف لأمر الله تعالى، وتعدلحدود الله، لا أن الله تعالى لم يجعل قط أمر امرأة بيدها إلا المعتقة ولها زوج فقط، بل جعل أمر النساء إلى الرجال وبايديهم، فقال تعالى: « الرجال قوامون على النساء ». وجعل الطلاق إلى الرجل لا إلى النساء، فقال تعالى: « ياأيها الذي اذا طلقتم النساء فطلقوهن للحدتهن ». ولم يجمل طلاقا قبل نكاح، ولا عتقا قبل ملك. فمسمى كل لعدتهن ». ولم يجمل طلاقا قبل نكاح، ولا عتقا قبل ملك. فمسمى كل عقود باطل لا يصح شئ منها. وكذلك بين الله تعالى حكم الطلاق فجعله في عقود باطل لا يصح شئ منها. وكذلك بين الله تعالى حكم الطلاق فجعله في يطلق الله تعالى ايقاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى ايقاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى ايقاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى ايقاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى القاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى القاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى القاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى القاعه ، وغير واقع حيث لم يطلق الله تعالى القاعه ، فن طلق إلى أجل أو اخرج طلاقه أو عتاقه مخرج

اليمين ، فقد تمدى حدود الله تعالى ، وليس شي من ذلك طلاقا واقعا ولا عتاقا واقعا المين ، فقد تمدى حدود الله تعالى ، ولا حيث لا يوقعه عتاقا واقعا أصلا ، ولا حيث لا يوقعه أصلا . وهذا بيان لايحيل على من نصح نفسه. وبالله تعالى التوفيق

قال أبو محمد: ثم نظرنا فيا مااحتجوا به من قوله عز وجل: « والذين ينقضون عهد الله مر بعد ميثاقه »و «الذين يوفون بعهد الله ولاينقضون الميثاق»، «ولا تشتروا بعهد الله ثمنا قليلا »، « وبعهدالله أوفوا » . فوجدنا هذه الآيات في غاية البيان في صحة قولنا ، والحمد لله رب العالمين . لأن عهد الله انعا هو مضاف إلى الله تعالى ، ولا يضاف إلى الله عز وجل إلا ماأم به لا مانمي عنه ، وما كان خلاف هذا فهو عهد ابليس لا عهد الله تعالى ، ومن أضافه إلى الله تعالى ، ومن عليه .

ثم نظرنا فى احتجاجهم بقول الله تعالى: « وإما تخافن من قوم خيانة فانبذ اليهم على سواء » . فوجدناه حجة لنا عليهم ، لأن الله تعالى لم يأمره عليه السلام بالتمادى على عهد من خاف منه خيانة ، بل ألزمه تعالى ان ينبذ اليهم عهدهم ، فصح ان كل عهد امر الله عز وجل بنبذه وطرحه ، فهو عهد منقوض مر فوض لا يحل التمادى عليه .

ثم نظرنا فيا احتجوا به من قول الله عز وجل: « ومنهم من عاهد الله لئن آتانا من فضله لنصدقن ولنكونن من الصالحين فلما آتاهم من فضله بخلوا به وتولوا وهم معرضون فأعقبهم نفاقا في قلوبهم الى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ماوعدوه وبماكانوا يكذبون » . فوجدناه لا حجة لهم فيه ، لأن هؤلاء قوم عاهدوا الله عز وجل لئن رزقهم مالا ليصدقن وليكونن من الصالحين ، وهذا فرض على كل أحد ، لان الصدقة اسم يقع على لوكاة وعلى التطوع ، فواجب حمله على عمومه ، مالم يمنع من شي منه نص ، فدخل في ذلك مانع فواجب حمله على عمومه ، مالم يمنع من شي منه نص ، فدخل في ذلك مانع فواجب حمله على عمومه ، مالم يمنع من شي منه نص ، فدخل في ذلك مانع

لانه نذر فيما لا يملك بعد ، وكذلك كون المرء من الصالحين فرض عليه ، نذره أو لم ينذره ، وقد قال تعالى : « ولا يحسبن الذين يبخلون بما آتاهم الله من فضله هو خيرا لهم بل هو شر لهم سيطوقون ما يخلوا به يوم القيامة » . فهذا حكم من بخل بفرائض المال من الوكاة وغيرها ، مما جاءت بايجا به النصوص

حدثنا عبدالله بن يوسف ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيمى ثنا آحد بن محد ثنا آحد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا زهيربن حرب ثنا اسمميل ابن ابراهیم \_ هو ابن علیة \_ ثنا ابوب \_ هو السختیانی \_ عن ابی قلابة عن أبى المهلب عن عمران بن الحصين أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : لا وفاء لنذر في معصية ولا فيما لا يملك العبد \* حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله ثنا آبراهيم بنآحمد ثنا الفربرى ثنا البخارى ثنا مومى بن اسمعيل ثنا وهيب ثنا أبوب عن عكرمة عن ابن عباس قال: بينا النبي صلى الله عليه وسلم يخطب ، اذا هو برجل قائم فسأل عنه ، فقالوا: إبو اسرائيل (١) نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: م.ه فليتكلم وليستظل وليقمد وليتم صومه \* وبه الى البخارى ثنا أبو عاصم وأبو نعيم كلاهما (٢) عن مالك عن طلحة بن عبد الملك عن القاسم بن محمد عن طائشة أم المؤمنين قالت: قال النبي صلى الله عليه وسلم: من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصيه فلا يعصه \* حدثنا عبد الله بن يوسف ثنا أحد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا ابن أبى عمر العدنى ثنا مروان بن معاوية الفزارى ثنا حميد حدثني ثابت عن آنس: ان النبي صلى الله عليه وسلم رأى شيخا يهادى بين ابنيه فقال: مابال هـذا ؟ قالوا نذر أن عشى ، قال: أن الله عن تعذيب

<sup>(</sup>۱) هو قرشی عامری واختلف فی اسه ، ولایشارکه فی کنیته هذه أحد من الصحابة انظر فتح الباری(۱۱: ۷۷٪) والاصابة (۷: ۲) (۲) رواه البخاری فی «باب الندر فی الطاعة » عن آبی نمیم ، وفی «باب الندر فیما لایملك» عن آبی عاصم ، فتح الباری (۱۱: ۱۹٪ و ۲۸٪)

هذا نفسه لغني ، وأمره أن يركب.

ثم نظرنا فيما احتجوا به من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ان إخلاف الوعد خصلة من خصال النفاق ، فوجدناهم لاحجة لهم فيه . أول ذلك ان الحنفيين والمالكيين المخالفين لنا في كثير من هذا الباب ـ مع عظيم تناقضهم في ذلك \_ مجمون على ان من قال لآخر: لأهبن لك غدا دينارا، أو سأهبك اليوم هذا الثوب ،وما اشبه هذا ، فانه لايقضى عليه بشي من ذلك عندهم، فهم أول تارك لما احتجوابه. وأما نحن فاننا رأينا الله عزوجل قد أسقط الحكم عمن وعد آخر أن يعطيه شيئا سماه واكد ذلك باليمين بالله تعالى ثم لم يفعل ، فلم يلزمه الله عز وجل إلا كفارة اليمين فقط ، لا الوفاء بما وعد، ولم يجعل عليــه في ذلك ملامة. ثم وجدنا الله تعالى يقول: ﴿ وَلا تقولن لشي اني فاعل ذلك غدا إلا أن يشاء الله ٤ . فصح بهذا أن من وعد وعدا ولم يقل ان شاء الله ، فهو عاص لله عز وجل مخالف لا مره ، واذا كان قوله ذلك معصية لله تعالى فهو مردود غيرنافذ. ثم انناو جدناه ان وعدوقال إن شاء الله ، فقد استثنى مشيئة الله تعالى ، وبالضرورة ندرى انكل ماشاء الله تعالى كونه فهو واقع لامحالة ،قال الله عز وجـل : « انما أمره اذا أراد شيئا ان يقول له كن فيكون ٥ . وان كل مالم يكن فان الله تعالى لم يشأكونه ، فاذا لم يف هــذا الواعد بما وعد ، ولم يوجبــه إلا أن يشاءه الله تعالى ، فقد أيقنا ضرورة ان الله تعالى لم يشأ كونه ، فلم يخالف عقده ، لا نه لم يوجبه إلا بمشيئة لله تمالى لم يشأها عز وجل. فصح بهذا يقينا الن الوعد الذي يكون اخلافه خصلة من خصال النفاق ، انما هو الوعــد عا افترض الله تعالى الوفاء به ، وألزم فعدله ، وأوجب كونه ، كالديون الواجبة والامانات الواجب أداؤها والحقوق المفترضة فقط ، لاماعدا ذلك ، فان هـذه الوجوه قد أوجب الله تعالى الوعيد على العاصى في ترك ادائها ، وأوقع الملامة على المانع منها وأمر

بأدائها ، وان كان عز وجل لم يرد كون مالم يكن منها ، ولا حجة لنا على الله تعالى ،بل لله الحجة البالغة ،فلو شاء لهداكم أجمين .

ووجد ناهم أيضا: قد اجمعواعلى أن الوصايا أوعاد (١) يعدها الموصى ثم لم يختلفوا أن له الرجوع عنها إن شاء إلا العتق ، فانهم قد اختلفوا فى جواز الرجوع عنه ، وهذا كله رجوع منهم إلى قولنا وتناقض فى قولهم ، وأمانحن فلم نجز الرجوع فى العتق فى الوصية ، لا نه عقد حض الله تعالى عليه وغبط به ، وما كان هكذا فلا يجوز الرجوع فيه ، لا نه عقد قد لزم إذا التزمه ، فلا يسقط إلا بنص ، ولا نص فى جواز الرجوع فيه ، والعتق المؤجل جائز ، بخلاف الهبات المؤجلة ، وسائر العقود المؤجلة ، لا ن التأجيل شرط ، فلا يجوز إلا مافى كتاب الله تعالى منه ، فلما صح ان النبى صلى الله عليه وسلم باع المدبر ولم بنكر التدبير، صح أن العتق إلى أجل شرط فى كتاب الله تعالى ، فهو نافذ ولم بنكر التدبير، صح أن العتق إلى أجل شرط فى كتاب الله تعالى ، فهو نافذ لازم لارجوع فيه ، بخلاف سائر العقود المؤجلة التى لا نص فى اجازتها

<sup>(</sup>١) جم «وعد» ولكنه لادليل عليه فقد قال في اللسان عن الازهرى: «الوعدوالعدة يكونان مصدرا واسما ، فأما العدة فتجمع عدات والوعد لا يجمع » وكذلك عن الجوهرى وقال الراغب الاصفهاني . « الوعد مصدر لا يجمع » وكذلك قال الفيومي ونقل في اللسان عن ابن جني جمعه على «وعود» فقط

ويقولون مالا يفعلون ، كان فعلهم ذلك نفاقا ، وكانوا بذلك منافقين . ومما يصحح هذا: أن المرتدعر الاسلام إلى الكفر حكه القتل، وهؤلاء المذكورون من المخاصم الفاجرة والواعد المخلف، والمعاهد الغادرة والمؤتمن الخائن، والكذاب في حديثه، لاقتل عليهم، لا نه لانص في قتلهم، ولا قال به أحد ، فضلا عن أن يكون فيه إجماع ، فصح ماقلناه. والحمد لله رب العالمين ثم نظرنا فيما احتجوا به من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : إن لكل غادر لواء يوم القيامة . فهو داخل في هذا الخبر المتقدم . وكذلك قوله عليه السلام عن الله تعالى: انه خصم من أعطى به تعالى ثم غدر . وانما ذلك كله فيمن عاهد على حق واجب عهـداً أمر الله تعـالى به ، نصا فى القرآن أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، ثم غدر ، فهذا عظيم جدا ، وكذلك من وعد بأداء دين واجب عليه ، واداء أمانة قبله، ثم أخلف، وهي معصية نعوذ بالله تعالى منها. وليس كذلك من عاهد أو وعد على معصية أو ععصية ، كمن عاهـ د آخر على الزنا، أو على هدم الـ كعبة، أو على قتل مسلم، أو على ترك الصلاة، أو على ماذكرنا قبل من ايجاب مالم يجب،أو اسقاط مايجب، أو تحريم ما أحل الله تعالى، أو إحلال ماحرم الله تعالى، أو وعد بشي من ذلك، فهذا كله هو الحرام المفسوخ المردود. وبالله تعالى التوفيق

وهكذا القول فيما احتجوا به من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: أحق الشروط ان توفوا به ما استحللتم به الفروج ، فانما هذا بلا شك فى الشروط التي أمر الله تعالى ان يستحل بها الفروج ، من الصداق المباح ملك الواجب اعطاؤه ، والنفقة والكسوة والاسكان والمعاشرة بالمعروف وترك المضارة أوالتسريح باحسان ، لا بمانهى الله تعالى عن ان يستحل به الفروج من المشروط الفاسدة المفسدة من تحليل حرام ، أو تحريم حلال ، أواسقاط واجب أو ايجاب ساقط \* حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن خالد ثنا ابراهيم بن أحمد

البلخى ثنا الفربرى ثنا البخارى ثنا عبيد الله بن موسى عن ذكرياب أبي ذائمة عن سعد بن ابراهيم بن عبد الرحمن بن عوف عن أبى سلمة بن عبد الرحمن ابن عوف عن أبى سلمة بن عبد الرحمن ابن عوف عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: لا يحل لامرأة أن تسأل طلاق اختها لتستفرغ صحفتها ، فانما لها ماقدر لها (١) \* وبه إلى البخارى ثنا محمد بن عرعرة عن شعبة عن عدى بن ثابت عن أبى حازم عن أبى هريرة . قال: نحى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن التلقى ، وأن يبتاع المهاجر للاعرابي ، وأن تشترط المرأة طلاق اختها . وذكر باقى الحديث (٢) فصح أن اشتراط المرأة في نكاحها طلاق غيرها بمن هي في عصمة الناكح فسح أن اشتراط المرأة في نكاحها طلاق غيرها بمن هي في عصمة الناكح مفسوخ فاسد لا يحل عقده ولا امضاؤه ، وصح ان كل نكاح عقد على مالا يحل ، فانه لا يحل وهو مفسوخ أبدا، ولو ولد ت فيه عشرات من الاولاد ، لانه عقد بصحة مالا بصحة الا يصح فهو لا يصح عقد بصحة مالا بصحة البيان ، والحمد للدرب العالمين. وقد صح عن رسول الله صلى الله وهذا في فاية البيان ، والحمد للدرب العالمين. وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : من عمل عملا ليس عليه أمر نا فهو رد .

ثم نظرنا فيما احتجوا به من حديث حذيفة (٣) ، فوجدناه ساقطا لايصح سنده . أما من طريق شعبة فهو مرسل ولا حجة فى مرسل (٤) ، وأماالطريق الاخرى فمن رواية الوليد بن جميع وهوساقط مطرح (٥) ، وأيضا فان الله تمالى يأبى إلا أن يفضح الكذابين ، والكذب فى هذا الخبر ظاهر متيقن ، لأن حديفة مدنى الدار هو وأبوه قبله حليف لبنى عبد الاشهل من الانصار ، ولم يكن له طريق الى النبى صلى الله عليه وسلم يؤديه الى قريش

<sup>(</sup>۱) فتح الباری ( ۲:۱۷۱) (۲) فتح (۰:۰۰۲ ـ ۲۰۱) (۳) ص (۸) من هذاالجز ۰

<sup>(</sup>٤) لانه عن ابى اسعق السبيعى والحكم بن عتيبة وهما تابعيان ووقع هناك « بن عتبة » وهو خطأ صوابه (بن عتيبة ) بالتصغير (٥) كلابل الحديث رواه مسلم في صحيحه في كتاب الجهاد ، والوليد بن جميع وثقه ابن معين والعجلي وابن سعد

أصلا، لأن طريق المدينة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ خرج إلى بدر خلفه لطريق قريش من مكة إلى بدر ، فوضح كذب ذلك الحديث يقينا ، وبالله تعالى التوفيق. ثم لو صح وهو لا يصح لكان منسوخا بلا شك لما سنذكره إن شاء الله تعالى في خبر أبي جندل بعد هذا ، وبالله تعالى نتأيد .

ثم نظرنا في الحديث الذي فيه « المسلمون عند شروطهم » ، فوجدناه أيضا قد \*ثناه أحمد بن محمد الطلمنكي ثنا محمد بن أحمد بن يحيى بن مفرج ثنا محمد بن أيوب الصموت الرقى ثنا أحمد بن عمر و بن عبد الخالق البزار ثنا عمر و ابن على ثنا محمد بن خالد ثنا كثير بن عبد الله بن زيد بن عمر و بن عوف المزنى عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: والمسلمون عند شروطهم . وبه إلى البزار ثنا محمد بن المثنى ثنا محمد بن الحارث ثنا محمد الرحمن بن البياماني عن أبيه عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الناس على شروطهم ما وافقوا (١) الحق

قال على : وكل هذا لا يصح منه شي . أما الطريق الأولى ففيها كثير بن زيد وهو هالك تركه أحمد ويحيى ، والثانى عن الوليد بن رباح وهو مجهول (٢) والاخرى كثير بن عبد الله وهو كثير بن زيد نفسه ، مرة نسب إلى أبيه ومرة إلى جده ، ثم أبوه أيضا نحوه ، والثالثة من طريق محمد بن عبد الرحمن ابن البيلمانى وهو ضعيف ، ثم لو صحوه ولا يصح لكان حجة لنا عليهم ، لا ن فيه اضافة النبي صلى الله عليه وسلم الشروط الى المسلمين ، ولا شروط للمسلمين إلا الشروط التي أباح الله تعالى في القرآن أو السنة الثابتة عقدها ، لا شروط للمسلمين غيرها . لا ن المسلمين لا يستجيزون احداث شروط لم يأذن الله تعالى للمسلمين غيرها . لا ن المسلمين لا يستجيزون احداث شروط لم يأذن الله تعالى

<sup>(</sup>۱) في نسخة ماوافق الحق(۲) طريق الوليد سبقت في ص (۱۱) من هذا الجزء وليس الوليد بمجهول فقد قال البخارى : حسن الحديث ووذكره ابن حبان في الثقات و والحديث رواه أيضا الحاكم من هذا الطريق (٤٩:٢) وانظر شرح أبي داود (٢٢:٢)

بها ، هذه شروط الشيطان وأتباعه ، لاشروط المسلمين، لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة والضلالة في النار .

والعجب كله من احتجاج الحنفيين والمالكيين بهذه الاخبار ، وهم أول غالف لها . فيقولون : كل شرط فى نكاح فهو باطل مالم يعقده بيمين ، ثم يتناقضون فى اليمين فيجعلون يمينا ما لم يجعله الله تعالى قط يمينا ولا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأى تناقض أكثر من هذا . وأيضا فنى الخبر المذكور : الناس على شروطهم ما وافقوا الحق ، ولعمرى لو صح هذا لكان من عظيم حجتنا عليهم ، لا نه أبطل كل شرط لم يوافق الحق ، ولا يوافق الحق شى إلا أن يكون فى القرآن أو فى حكم النبى صلى الله عليه وسلم . وهكذا القول فيا روى عن عمر : الصلح جائز بين المسلمين ، إلا صلحا أحل حراما أوحرم خلالا . فعاد كل ماشغبوا فيه . من صحيح ثابت ، أو باطل زائف \_ حجة لنا عليهم . والحدلة رب العللين .

أولها أنه لم يكن عقد النبى صلى الله عليه وسلم بعد رد من جاء من قريش اليه أولها أنه لم يكن عقد النبى صلى الله عليه وسلم بعد رد من جاء من قريش اليه إذجاء ابو جندل كما ثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن خالد نا ابراهيم بن أحمد نا الفربرى ثنا البخارى نا عبد الله بن محمد \_ هو المسندى \_ نا عبد الرزاق ثنا معمر أخبرنى الزهرى انا عروة بن الزبير عن المسور بن مخرمة ومروان يصدق كل واحد منهما حديث صاحبه \_ فذكر حديث الحديبية \_ وفيه: فقال المسلمون: سبحان الله كيف يرد إلى المشركين وقد جا، مسلماً ، فبينا فقال المسلمون: سبحان الله كيف يرد إلى المشركين وقد جا، مسلماً ، فبينا محرج من أسفل مكة حتى رمى بنفسه بين أظهر المسلمين ، فقال سهيل: هذا عليه وسلم: انا لم نقض عليه أول ما أقاضيك عليه أن ترده إلى . فقال صلى الله عليه وسلم: انا لم نقض يا عمد أول ما أقاضيك عليه أن ترده إلى . فقال صلى الله عليه وسلم: انا لم نقض

<sup>(</sup>١) في البخاري (وقد)

الكتاب بعد ، قال: فوالله اذاً لا أصالحك (١) على شي ابدا! فقال النبي صلى الله عليه وسلم: فأجزه (٧) لى ، فقال: ماأنا بمجيز ذلك لك ، قال: بلى فافعل ، قال: ماانا بفاعل ، قال مكرز: بلى قد أجزناه لك (٣). فهذا أمر لا يقول به المخالفون لنا أن يرد اليهم من جاء منهم قبل أن يتم التعاقد على ذلك ، فكيف يحتجون بمالا يحل عندهم ، اليس هذا من البلايا والفضائح ? والوجه الثانى أنه كما ترى لم يرده عليه السلام إلا حتى أجاره من لا تقدر قريش على معارضته ، وهو من رهط سهيل بن عمرو لا به سهيل بن عمرو بن عبد شمس بن عبد ود بن نصر بن مالك بن حسل (٤) بن عامر بن اثوى من والذى اجار ابا جندل: هو مكرز (٥) بن حقص بن الاخيف (٦) بن علقمة ابن عبد الحرث بن منفد(٧) بن عمرو بن معيص (٨) بن عامر بن لؤى من سادات بنى عامر بن لؤى ، فبطل تعلقهم برد النبي صلى الله عليه وسلم أبا جندل ، إذ لم يرده إلا بجوار وأمان .

والوجه الثالث: أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يرد إلى الكفار أحدا

<sup>(</sup>۱) في البخارى (لم أصالحك) (۲) بالزاى فعل أمر من الاجازة أى أمضى في فيه فلا أرده اللك وقى الاصل بالراء كاوتع في الجمع للحميدي ورجع ابن الجوزي الزاى وأفاده ابن حجر (۲) هذا مختصر من قصة طويلة ، انظر فتع البارى (ه.۲۰۸۰ ـ ۲۲۰) ومسند احمد (ع: ۳۲۸۹۲۳) (ن) بكسر الحاء واسكان السين و في الاصل حسيل بالتصغير وهو خطأ صححناه من طبقات ابن سعد (ه: ۳۳و۲۱۲۷) والاستيماب (۹۲۰) واسد الغابة (۳۷۱۲) والاستيماب (۹۲۰) واسد الغابة (۳۷۱۲) والاسابة (۳۷۱۲) والاسابة (۱۲۲۰) والاستيماب (۱۲۲۲) والاسابة (۱۲۲۰) والاسابة (۱۲۲۰) وقال هو مفعل من التيكرز والتكرز التحمم (۱) في الاصل بالحاء المهملة والنون وهو خطأ وصوابه بالحاء المعجمة والياء كاضبطه ابن حجر في الفتح (۱۲۱۰) وفي الاصابة (۲: ۱۳۰) وابن دريد في الاشتقاق والياء كاضبطه ابن حجر في الفتح (۱۲۱۰) وفي الاصابة والحيف ان تكون احدى عيني الفرس زرقاء والاخرى كعلاء) (۱) في الاصابة منقذ بالقاف والذال العجمة ولم أجد ما يرجح احدي وهو بفتح الميموبالمين والصاد المهجمة ولم أجد ما يرجح احدي وهو بفتح الميموبالمين والصاد المهجمة بن وهو خطأ صوابه ما هنا وهو بفتح الميموبالمين والصاد المهملتين قال ابن دريد (۲۹) : (واشتقاق معيص من المعس سكون العين والعاد المهملة من كثرة المني

من المسلمين في تلك المدة ، إلا وقد أعلمه الله عز وجل أنهم لا يفتنون في دينهم ، ولا يضرون في دنياهم ، وانهم سينجون ولا بد ، كما حدثنا عبد الله ابن يوسف ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا أبو بكر بن أبي شيبة ثنا عفان ثنا حماد ابن سلمة عن ثابت عن أنس : أن قريشا صالحوا النبي صلى الله عليه وسلم (١) ، فاشترطوا على النبي صلى الله عليه وسلم أن من جاء منكم لم نرده عليكم ، ومن جاء كم (٢) منا ردتموه علينا قالوا يارسول الله : انكتب عليكم ، ومن جاء كم (٢) منا ردتموه علينا قالوا يارسول الله : انكتب هذا ? قال نعم ! أنه من ذهب منا اليهم فأ بده الله، ومن جاء منهم الينا (٢) فسيجمل الله له فرجا و مخرجا .

قال أبو محمد: قد قال الله عز وجل واصفا لنبيه عليه السلام: « وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى » . فأيقنا ان إخبار النبى صلى الله عليه وسلم بأن من جاءه من عند كفار قريش مسلما فسيجمل الله له فرجا ومخرجا - : وحى من عند الله صحيح لاداخلة فيه ، فصحت العصمة بلاشك من مكروه الدنياوالآخرة لمر اتاه منهم حتى تتم نجاته من ايدى الكفار ، لا يستريب في ذلك مسلم يحقق النظر ، وهذا أمر لا يعلمه أحد من الناس بعد النبى صلى الله عليه وسلم ، ولا يحل لمسلم ان يشترط هذا الشرط ولا أن يني به ان شرطه ، إذ ايس عنده من علم الغيب ماأ وحى الله تعالى به إلى رسوله ملى الله عليه وسلم ، وبالله تعالى التوفيق .

والوجه الرابع: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يرد من رد من المسلمين إلى المشركين ؛ إلا أحرارا إلى أهلهم وآبائهم وقومهم ، والمخالفون في هذا لا يردون المسلمين الأحرار إلاعبيدا الى الكفار الذين يعذبونهم

<sup>(</sup>۱) حذف المؤاف هنا بعض الحديث وهو في صححيح مسلم ( ٥: ١٧١ـ ٥ ٧١ ) (۲) في الاصل ( ومن جاء منا ) وصححناه من مسلم (٣) في مسلم ( ومن جاء مَا منهم

أشد العذاب، ويأتون الفاحشة المحرمة فى النساء ، وربما قتلوم ، فما ندرى كيف يستسهل مثل هذا مسلم .

والوجه الخامس: أن أبا سعيد الجعفري حدثنا قال: ثنا محمد بن على بن الادفوى ناأ بو جمفر أحمد بن محمد بن امهاعيل النحاس عن أحمد بن شميب عن سعيدا بن عبد الرحمن نا سفيان عن الزهرى \_ قال سفيان: وثبتني معمر بعد ذلك عن الزهرى \_عن عروة بن الزبير قال : إن المسور بن مخرمة ومروان اخبراه بخبرا الحديبية \_ فذكر الحديث، وفي آخره خروج أبي بصير وهو عتبة بن اسيد بن جاربة الثقني (١) حليف بني نوفل بن عبد مناف إلى سيف (٢) البحر ، وانفلات أبي جندل بن سهيل اليه\_ قالا : فجمل لايخرج رجل من قريش قد أسلم إلا لحق بأبى بصير ، حتى اجتمعت منهم عصابة ، فوالله مايسممون بعير اقريش تخرج إلى الشأم إلا اعترضوا لهم فيقتلونهم ويأخذون اموالهم، فارسلت قريش إلى النبي صلى الله عليه وسلم يناشدونه بالله وبالرحم إلا أرسل اليهم فن أتاه فهو آمن، فارسل النبي صلى الله عليه وسلم اليهم قال أبو محمد : فهذا أبو بصير وأبو جندل ومن معهما من المسلمين ، قد سفكوا دماء قريش المماهدين لرسـول الله صلى الله عليه وسلم، واخذوا اموالهم، ولم يحرم ذلك عليهم ولا كانوا بذلك عصاة. ولا شك في أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان قادرا على منمهم من ذلك لو نهاهم فلم يفعل . فصح يقينا أنه عهد منسوخ، بخلاف مايقوله المخالفون اليوم ، وأنه أنما لوم من كان بالمدينة فقط دون من كان خارجا عنها .

والوجه السادس \_ وهو القاطع لكل شغب ، والحاسم لكل علقة \_ : وهو صحة اليقين بان ذلك المهد منسوخ ممنوع منه محرم عقده في الابد ،

<sup>(</sup>۱) (أبو بصیر) بفتع الباء و(عتبة) بضمالدین واسکان التاء و(أسید)بفتعالهمزة و(جاریة) بالجیم · انظرفتع الباری (۲۲۲۰) (۲) بکسر السین یعنیساحل البحر

عافى سورة براءة مو قول الله تعالى : « فاذا انسلخ الاشهر الحرم فافتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخدوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد فان تابوا وأقاموا الصلاة وآتو الزكاة نخلوا سبيلهم » . وبقوله تعالى أيضا فى سورة براءة : « قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ماحرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » . وبقوله تعالى أيضا فى سورة براءة : « وان أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله نم أبلغه مأمنه ذلك بأنهم قوم لا يعلمون » . وبقوله تعالى أيضا فى سورة براءة : «كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعندرسوله إلا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام » . وسورة براءة آخر سورة الزات • كاحد ثنا عبد الرحمن ابن عبد الله بن خالد ثنا ابراهيم بن أحمد البلخى ثنا الفريرى ثنا البخارى نا أبو الوليد \_ هو الطيالسى \_ ثنا شعبة عن أبى اسحاق السبيعى عن البراء بن عازب قال: آخر آية أنزات : « يستفتونك قل الله يفتيكم فى الكلالة » وآخر صورة نزلت براءة .

قال أبو محمد : وبها عهد النبى صلى الله عليه وسلم آخر عهده إلى الكفار ، عام حجة أبى بكر الصديق بالناس ، بعد الحديبية التى كانت فيها قصة أبى جندل بثلاثة أعوام وشهر ، لأن الحديبية كانت فى ذى القعدة عام ست من الهجرة قبل خيبر ، فلما كان ذو القعدة المقبل بعد الحديبية بعام كامل اعتمر رسول الله صلى الله عليه وسلم عمرة القضاء سنة سبع من الهجرة ، ثم كان فتح مكة فى رمضان سنة ثمان من الهجرة ، بعد عمرة القضاء بعام غير شهرين وحج تلك السنة عتاب بن أسيد (١) بالمسلمين ، ثم حج ابو بكر فى ذى الحجة سنة تسع من الهجرة بعد الفتح بعام وشهرين كا \* ثنا حمام ثنا الاصيلى ثنا سنة تسع من الهجرة بعد الفتح بعام وشهرين كا \* ثنا حمام ثنا الاصيلى ثنا

<sup>(</sup>١) أسيد بفتح الهمزة وكسر السين

المروزي ثنا الفربري ثنا البخاري ثنا سعيد بن عفير نا الليث ناعقيل عن ابن شهاب اخبرنی حمید بن عبد الرحمن أن أبا هریرة قال: بعثنی أبو بكر فی تلك الحجة \_ وذكر الحديث ، وفيه \_: ثم أردف النبي صلى الله عليه وسلم بعلى بن أبى طالب وامره أن يؤذن ببراءة ، قال أبو هريرة : فأذن معنا على رضى الله عنه يوم النحر في أهل مني ببراءة وأذ(١)لا يحج بعد العام مشرك ، ولا يطوف بالبيت عريان . فصح باليقين أنه لا يحل أن يعاهد مشرك عهدا ولا يعاقد عقدا إلاعلى الاسلام فقط ، أو على غرم الجزية والصغار ان كان كتابيا . وصح يقينا أنكل عهد أو عقد أو شرط عقد معهم أو عوهدوا عليه أو شرط لهم بخلاف ماذكرنا فهو باطل مردود ، لا يحل عقده ولا الوفا. به ان عقد، بل يفسخ ولابد، وأولمانسخ الله عز وجل من العهد الذي كان يوم الحديبية فرد النساء كما \* حدثنا حمام بن أحمد ثنا الاصيلي ثنا المروزي ثنا الفريري ثنا البخاري ثنا عبد الله بن محمد ثنا عبد الرزاق ثنا معمر قال اخبرني الزهري أخبرني عروة عن المسور بن مخرمة ومروان ـ فذكر حديث الحديبية وشرط سهيل الذى ذكرنا، وفيه \_: نم جاءه نسوة مؤمنات فانزل الله عز وجل: ﴿ يأيها الذين آمنوا اذا جاءكم المؤمنات مهاجرات فامتحنوهن الله أعلم بايمانهن فانعلتموهن مؤمنات فلا ترجموهن إلى الـكفار لاهن حـل لهم ولاهم يحلون لهن » إلى قوله : ﴿ بعصم الـكوافر ﴾ . \* حدثنا محمد بن سعيد بن نبات ثنا محمد بن أحمد ابن مفرج ثنا عبد الله بن جعفر بن الورد ثنا عمرو بن أحمد بن سرح وأحمد ابن زغبة (٢) قالاحدثنا يحيى بن بكير ثنا ألليث بنسمد عن عقيل عن الزهرى قال اخبرنی عروة بن الزبیر ومروان بن الحکم عن أصحاب رسول الله صلی عليه وسلم: ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لماكاتب سهيل بن عمرو يومئذ

 <sup>(</sup>۱) في الاصل(أن) بدون الواو وصححناه من البخارى في تفسير براءة في باب قوله
 ( وأذان من الله ورسوله) (۲) في نسخة ( زرعة)

\_ يعنى يوم الحديبية فذكرا الحديث وفيه \_: فرد يومئذ أبا جندل إلى أبيه سهيل بن عمرو، ولم يأته أحد من الرجال إلا رده في تلك المدة وإن كان مسلما ،وجاء المؤمنات مهاجرات وكانت أم كلثوم بنت عقبة بن أبى معيط ممن خرج إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ وهي عاتق ، فجاء أهلها يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يرجعها البهم فلم يرجعها اليهم لما أنزل الله عز وجل فيهن : ﴿ أَذَا جَاءُكُ الْمُؤْمِنَاتَ مَهَاجِرَاتَ فَامْتَحْنُوهُنَ اللهُ أَعْلَمُ بَاعَانُهُنَ فَانْ علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن إلى الكفار لاهن حل لهم ولاهم يحلون لهن ٥. ١ حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله نا أبو اسحق البلخي نا الفربري نا البخارى نا اسحق ثنا يعقوب ثنا ابن أخي ابن شهاب عن عمه قال اخبرنى عروة بن الزبير انه سمع مروان بن الحسكم والمسور بن مخرمة يخبران خبرامن خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديبية \_وذكر الحديث، وفيه أن سهيلا كاتب النبي صلى الله عليه وسلم على أن لايأتيه من المشركين أحد وان كان على دين الاسلام إلا رده إلى المشركين \_ قالا : وجاءت المؤمنات مهاجرات فكانت أم كلثوم بنت عقبة بن أبى معيط ممن خرج إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي عاتق، فجاء أهلها يسألون رسول الله عليه وسلم أن يرجعها اليهم عدى انزل الله في المؤمنات ماانزل (١) \* حدثنا عبد الله بن ربيع ثنا محمد بن اسمحق ثنا ابن الاعرابي ثنا أبو داود ثنا محمد بن عبيد ان محمد بن تور حديهم عن معمر عن الزهرى عن عروة بن الزبير عن المسور بن مخرمة قال : خرج النبي صلى الله عليه وسلم من الحديبية \_ فذكر الحديث ، وشرط قريش فى رد من جاء مسلما اليهم ، وفيه\_: ثم جاء نسوة مهاجرات مؤمنات فنهاهم الله أن يردوهن ، وأمرهم أن يردوا الصداق

قال أبو محمد : فاذا نسخ الله تعالى عهد نبيه عليه السلام وعقده وشرطه،

<sup>(</sup>۱) فتح البارى (۲۱۹:۷)

فن هذا الجاهل الذي يجيز هذا الشرط لأحد بعده ، نبراً إلى الله من ذلك قال أبو محمد: وهكذا القول في حديث أبي رافع أنه منسوخ ببراءة ، على أنه حديث ننكره وإن كنا لانعلم في سنده علة . ولكنا نعجب منه لأن أبا رافع كان مولى النبي صلى الله عليه وسلم مولى عتاقة ، فكيف صار مع مشركي قريش رسولا إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، ونزول براءة كان بعد اسلام جميع قريش وبعد حديث أبي رافع بلا شك

قال أبو محمد: فلما لاح بكل ماذكرنا ، أنه لاحجة في شي مما ذكرنا لمن أجاز النذور والعقود والشروط والعهود على الجلة إلا ماءين بنص أو إجماع على أنه لا يجوز منها \_ : رجمنا إلى القول الثانى فوجدناه صحيحا ، ورجدناالنصوص التي احتجوا بها مبينة مفسرة ، قاضية على هذه الجلة التي احتج بها خصومهم ، ووجدنا النصوص شاهدة بصحة قولهم . فمن ذلك نص البي عليه السلام وهو الذي قال فيه الله تمالى : «وأنزلنا اليك الذكر لتبين للناس مانزل اليهم» فقال عليه السلام : مابال أقوام يشترطون شروطا ليست في كتاب الله ، كل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل و إن كان مائة شرط ، شرط الله أو ثق في الكتاب الله أحق . فصح بهذا النص وقد ذكرناه في هذا الباب بسنده . . أن كل شرط اشترطه انسان على نفسه أولها على غيره فهو باطل ، لا يلزم من أن كل شرط استرطه انسان على نفسه أولها على غيره فهو باطل ، لا يلزم من الترمه أصلا ، إلا أن يكون النص أو الاجماع قد ورد أحدها بجواز النزام ذلك الشرط بعينه أو بالزامه ، وليس ذلك إلا في شروط يسيرة قد ذكرناها في كتابنا الموسوم بذى القواعد

وأما النذور: فإن عبد الله بن يوسف \* حدثنا قال: حدثنا أحمد بن فتح فا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثناأحمد بن على نا مسلم بن الحجاج فا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن منصور عن عبد الله بن من فا محمد بن المثنى نا محمد بن جعفر نا شعبة عن منصور عن عبد الله بن من عن الندر ، وقال: عن عبد الله بن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن النذر ، وقال:

انه لا يأتى بخير ، وانما يستخرج به من البخيل \* قال ابن المثنى وحد تنا عبد الرحمن بن مهدى عن سفيان الثورى عن منصور عن عبد الله بن مرة عن ابن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم به \* وبه الى مسلم ثنا قتيبة ثنا عبد المولى يعنى الدراوردى عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن أبى هريرة ان رسول الله عليه وسلم قال : لا تنذروا فان النذر لا يغنى من القدر شيئا ، وانما يستخرج به من البخيل \*حدثنا عبد الله بن ربيع قا عمر بن عبد الملك نا محمد ابن بكر حدثنا أبو داود ثنا مسلم بن ابراهيم ناهشام هو الدستوائى عن قتادة عن عن عكرمة عن ابن عباس ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بلغه ان أخت عن عكرمة عن ابن عباس ان رسول الله صلى الله لهى عن نذرها مرها ان تحب ماشية قال : ان الله لهى عن نذرها مرها ان تركب ۱۱) . فبطلت بهذين النصين النذور كلها ، ولم يلزم منها شي ولا ما أتى به النص إما بايجابه وإما باباحة الترامه ، وليس ذلك إلا فيما كان طاعة لله عز وجل فقط ، على ما بينه عليه السلام اذ يقول : من نذر أن يطيع الله فليطمه ، وقد ذكرناه بسنده في هذا الباب وما عدا ذلك فلا يلزم من الترمه أصلا .

وأما العقود فان عبد الله بن يوسف \* حدثنا قال ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن على ثنا مسلم نى اسحق بن ابراهيم وعبد بن حميد كلاهما عن أبي عامر العقدى ثنا عبد الله بن جعفر الوهرى عن سعد بن ابراهيم ان القاسم بن محمد قال له: اخبرتنى عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد، فصح بهذا النص بطلان كل عقد عقده الانسان والترمه ، إلا ماصح أن يكون عقدا جاءالنص أو الاجماع بالزامه باسمه أو باباحة الترامه بعينه ، وكذلك حكم رسول الله صلى الله عليه وسلم بابطال صلح الذى صالح الذى زنى ابنه بامرأته وأما: وأى المؤمن واجب ، فرسل ، وفيه أيضا هشام بن سعد وهو

<sup>(</sup>۱) في ابي داود (فلتركب) انظرالشرح (۲:۲۲)

ضعيف (١) وكذلك: لا تعد أخاك وتخلفه ، مرسل أيضا ، والمحتجون بذلك أشد الناس خلافاله فلا يقضون على من وعد بانجازه

وأما اذا قات لصبى: تعال هاه لك ، فمنقطع لا ز ابن شهاب لم يلق أبا هريرة 6 ولو صبح لم يكن لهم فيه حجة ، لأن ذلك اللفظ هبة صحيحة لازمة وأما العهود فان الله عز وجل يقول في سورة براءة التي هي آخر سورة انزلها وآخر عهد عهد به إلى المسلمين والمشركين ، نسخ به جميع ماتقدم فقال تعالى: «كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعند رسوله إلا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام » . فأبطل عز وجل كل عهد يعهده أحد لمشرك ، إلا على مانص في السورة المذكورة من غرم الجزية مع الصفار لاهل الكتاب خاصة ، واستشى تعالى الذين عاهد رسول الله صلى الله عليه وسلم عندالمسجد الحرام خاصة ، وهم الذين ذكروا في أول السورة اذ يقول تعالى : « براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين فسيحوا في الارض أربعة أشهر واعلموا أنكم غير معجزى الله وألف الله مخزى الكافرين ، فلما انقضت تلك الاربعة الاشهر لم يبق لمشرك على مسلم عهد، إلا السيف أو الاسلام، إلا أن يكون كتابيا فيرضى بغرم الجزية مع الصغار، فيجاب إلى ذلك ، وإلا فالسيف. فصح بهذا النص ان كل عهدعاهده مسلم مشركا على غير الجزية مع الصفار، فهو عهد الشيطان مفسوخ مردود لايحل الوناء به، ولا فرق بين من أخذ بحديث أبي جندل ، وبين من صلى إلى بيت المقدس وترك الكعبة ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم فعل كلا الامرين ثم نسخا

والعجب كل المجب بمرف لا يراعى حدود الله تعالى ، فيعقد عقودا بخلافها ، ويراعى عهد كافر قد أمر الله ورسوله بفسخه .

والعجب كل العجب من المالكيين القائلين: آنه إن نزل عندنا كفار (١) مضى في ص (١٢) من هذا الجزء.

حربيون بأمان، وعندهم اسارى رجال ونساء مسلمون ومسلمات إنهم لا ينتزعون منهم، ويتركون يردونهم إلى بلادهم ولا يمنعون من الوطء

قال أبو محمد : ونحن نبرأ إلى الله عز وجل من هذا القول الملمون ، الذي تسمر أجساد المسلمين من سماعة، فكيف من اعتقاده، فليت شمرى لو اهدوهم على نبش قبر النبى صلى الله عليه وسلم ، أو على قلب المساجد كنائس أو على تعليق المساجد كنائس أو على تعليق النواقيس في الماذن ، أتراهم كانوا يرون الوفاء لهم بهذه المهود ٩ مع مايسمعون من قوله تعالى: «كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعند رسوله » . ثم يتعلقون بحديث أبى جندل وهو منسوخ ، لما نص الله تمالى في براءة مما قد تلوناه في هذا الباب. فان تعلقوا بقول الله تعالى : « وان أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ثم أبلغه مأمنه ، فهذا حجة عليهم لالهم ، لأن الله تعالى لم يبع في هذه الآية أن 'يطلقوا على مسلم ولا على ماله ولا على اذلاله ، وانما أباح حقن دمائهم فقط ولا مزید . أما سمعوا قوله تعالى : « محمد رسول الله والذین معه أشداء على الكفار رحماء بينهم » . ومن أباح لكافر علك مسلم فقد انقلبت صفتهم، فصاروا رحماء على الكافرين أشداء بينهم ،نعوذ بالله منهذه الصفة القبيحة. وقوله تمالى: ﴿ وَلا يَطُوُّونَ مُوطَّنَّا يَغْيُظُ الْكُفَارُولَا يَنَالُونَ • نَعْدُو نَيْلًا إِلَّا كتب لهم به عمـل صالح » . « حدثنا حمام ثنا الاصيلي ثنا المروزي ثنا الفربرى ثنا البخارى ثنا محد بن العلاء نا أبو اسامة عن بريد عن أبى بردة عن أبى موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا وشبك بين اصابعه \* حدثنا عبد الرحمر بن عبد الله الهمداني ثنا أبو اسعق البلخي ثنا الفربري ثنا البخاري ثنا سعيد بن الربيع ثنا شعبة عن الاشعث معمت معاوية بن سويد يقول سمعت البراء بن عازب قال: أمن ما رسول الله صلى الله عليه وسلم بسبع ، فذكر فيها فصر المظلوم

\*حدثنا عبدالله بن يوسف ثمنا أحمد بن فتح ثمنا عبدالوهاب ثمنا أحمد بن محمد ثمنا أحمد بن على ثمنا مسلم ثمنا قتيبة ثمنا الليث عن عقيل عن الزهرى عن سالم عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه ، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه مها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن ستر مسلما ستره الله يوم القيامة ، وبه الم مسلم ثمنا عبد الله بن مسلمة بن قعنب ثمنا داود \_يعنى ابن قيس \_ عن أبي سعيد مولى عامر بن كربز عن أبي هربرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله \* وبه الى مسلم ثمنا عبد الله بن غير ثمنا أبي ثمنا زكريا بن أبي زائدة عن الشعبي عن النمان وتماطفهم وتراحمهم مثل الجسد ، اذا اشتكى منه عضو تداعي له سائر الجسد وتماطفهم وتراحمهم مثل الجسد ، اذا اشتكى منه عضو تداعي له سائر الجسد بالسهر والحي \* وبه إلى مجد بن عبد الله بن غير ثمنا حميد بن عبد الرحمن عن السهر والحي \* وبه إلى مجد بن عبد الله بن غير ثمنا حميد بن عبد الرحمن عن وسلم : المسلمون كرجل واحد إن اشتكى عينه اشتكى كله ، وإن اشتكى رأسه الشكى كله ، وإن اشتكى كله ، وإن اشتكى كله ، وإن اشتكى كله الشمي كله .

قال أبو محمد: فأعرضوا عن هذا كله ، وقد علمنا انه لاظلم للمسلم ، ولا أسلام له ولاخذلان له ، ولا تضييع لحاجته ، ولاأتم لكربته ولافضيحة له ولكل مسلم ، ولا أشد خلافا على الله تعالى وعلى رسوله صلى الله عليه وسلم \_: من ترك المسلم والمسلمة عند المشرك يذلها ويطؤها . ووجب بهذا ضرورة ان الامام اذا تعاصى عليه خارج عن طاعته ، ظالم طالب دنيا، فلم يراجع الطاعة إلا بامان وعهود ، وعقود على أن لا يتعرض فى شى من حاله ولا مما بيده ، فانه أمان فاسد وعقد باطل ، وعهود ساقطة وشروط مفسوخة كلها ، ولا يسقط عنه شى الاحد المحاربة فقط بنص القرآن ، اذ يقول تعالى : « إلا الذين عنه شى الاحد المحاربة فقط بنص القرآن ، اذ يقول تعالى : « إلا الذين

تابوا من قبل أن تقدروا عليهم ». ولا يسقط عنه بذلك قود لمسلم فى نفس فا دونها، ولاحد من حدود الله تعالى، ولاحق مسلم فى مال أخذه بغير حق، بل يقام عليه الحركم فى كل ذلك بما أوجبه القرآن أو السنة، وإلا فالامام عاص لله تعالى إن أغفل ذلك

قال أبو محمد: وهم يقولون فيمن قال نان تزوجت فلانة فهى طائق فتروجها: إنها تطلق عليه ، ويحتجون وأوفوا بالعقود » ويرون في رسول أتى من دار الحرب فاسلم انه يرد إلى الكفار ، ثم يقولون في رجل كان له شريك مسلم في دار فعرض عليه شريكه ان يأخذ الشقص عا يمطى فيه ، أو يترك فيبيعه ممن يريده ، فأباح له شريكه أن يبيع وعقد معه وأشهد الناس طائعا على ترك شفعته وانه لايقوم بها ، فباع الشريك \_: قالوا : فذلك العهد وذلك العقد ساقطان لايلزمان وله الأخذبالشفعة

قال أبو محمد: أفيكون في عكس الحقائق أشنع من هذا ؟ وهذا شرط قد جاء النص بالزامه فأ بطلوه ، وهو حكم الله تمالى وحكم رسوله صلى الله عليه وسلم . وأجازوا شروطا منسوخة لايحل عقدها الآن أصلا \* حدثنا عبد الله ان يوسف ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن على ثنا مسلم ثنا أبو الطاهر ثنا ابن وهب عن ابن جريج أن أبا الزبير أخبره أنه سمع جابر بن عبد الله يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أخبره أنه سمع جابر بن عبد الله يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الشفعة في كل شرك في أرض أو ربع أو حائط ، لا يصلح أن يبيع حتى يؤذنه \* وبه يعرض على شريكه فيأخذ أو يدع ، فان أبى فشريكه أحق به حتى يؤذنه \* وبه إلى مسلم ثنا محمد بن عبد الله بن عبر ثنا عبد الله بن ادريس ثنا ابن جريج عن أبى ازبير عن جابر قال: قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالشفعة في كل شركة (١) لم تقسم ، وبعة أو حائط لا يحل له ان يبيع حتى يؤذن شريكه كل شركة (١) لم تقسم ، وبعة أو حائط لا يحل له ان يبيع حتى يؤذن شريكه

<sup>(</sup>١) في الاصل «شريكة» وهو خطأ والتصحيح من صحيح مسلم

فان شاء أخذ و إن شاء ترك ، فاذا(١) باع ولم يؤذنه فهو أحق به . فهذا حديث قد صح سماع أبى الزبير من جابر ، ولم يجمل النبي صلى الله عليه وسلم الآخذ أو الترك للشريك إلا قبل بيم شريكه ، ولم يجمل له بعد البيم حقا إلا ان كان الشريك لم يؤذنه قبل البيم . فعكس هؤلاء القوم الحقائق كاترى ، فيتركون احتجاجهم ب«أوفوا بالعقود» حيث شاؤا فيبطلون العقود التي أم الله تعالى بامضائها، ويحتجون بالأوفوا بالعقود، حيث شاؤا فيمضون عقودا لا يحل لمسلم القرار على مماعها فكيف اهضاؤها ، مما قد جاء النص بابطاله . ويبطلون من النذور ماقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم بانفاذه باسمه ، كالنذر في الجاهلية الذي أمر عليه السلام عمر بالوفاء به ، فعكس هؤلاء القوم في أقوالهم الحق عكسا . ويقولون : من باعبيما فاشترط شروطا تفسده فقال : أنا اسقط الشرط جاز ذلك وصح البيم . قالوا : فان باع بيعا الى أجل مجهول فقال :أنا أعجل النمن وأسقط الاجل، قالوا: فذلك لا يجوز والبيم فاسد، قالوا: ومن اشترى عبدا بشرط ان يعتقه ، فذلك جائز لازم له ولا يرده بعيب يجده فيه ، لـكن يأخذ أرش العيب ، قالوا : فان أعتقه بشرط أن لايفارقه لم يجز ذلك. قالوا: ومن قال لا خر: بعنى عبدك للعنق باربعين دينارا. فقال لا الى بخمسين دينارا ، فابى المشترى ، فقال العبد لسيده: بعنى منه باربعين دينارا وأنا أعقد لك وأشرط لك على نفسى بالعشرة الدنانير الزائدة وأشهد لك بذلك ، فاجاب السيد إلى ذلك والتزم العبد العشرة الدنانير طائعا ، وأشهد البينة على نفسه بذلك ، فاشترى المشترى العبد فاعتقه ،قالوا: لايلزم العبد مما عقد على نفسه وأشهد عليها به شي أصلا. قالوا: فلو قال لعبده : أنت حر وعليك خسون دينارا \_: جاز ذلك ولزم العبد أن يؤديها شاء أم أبى. قالوا: ومن شارط عبده على أن يخدمه هذه السنة التي أولها شهركذا

<sup>(</sup>١) في الاصل دفان، وصححاه من مسلم

ثم أنت حر، والنزم العبد ذلك ، فأبق العبد تلك السنة كلها ، قالوا فهو حر ولا يلزمه من شرط الخدمة شي، وقد ذكر فا قولهم في الشفعة ، وقالوا فيمن باع ثمر حائطه وشرط للمشترى على نفسه أن لا يقوم بالجائحة إن أجيح ، فاجيح . قالوا : لا يلزمه ذلك الشرط وله القيام بالجائحة . ثم قالوا في مريض شاور ورثته في أن يوصى بأكثر من ثلثه ، وهم في غير كفالته ، فاجازوا له ذلك ، فأوصى بأكثر من الثاث ثم مات . قالوا : يلزمهم ماالتزموا ولا قيام لهم عليه

قال أبو محمد: وهذا عكس الحقائق، وإجازة مالا يجوز، وتحليل ماحرم الله تمالى ، وإبطال مالا يجوز سواه وقالوا: لو تراضى المكاتب وسيده ، وتشارطا أن المكاتب متى فعل أمراكدا ، فحوكتابته بيد سيده ، ففعل المكاتب ذلك الشي وأقر بفعله ، أو قامت عليه بذلك بينة ، قالوا: هذا شرط لايلزم ولا يكون محوكتا بته إلى سيده، لكن إلى السلطان .ثم قالوا: إن حكم خصمان بينهما رجلا من عرض المسلمين لا لطان له ، فحكم بينهما برضاها ، ثم امتنع أحد الخصمين ، قالوا : ذلك الحكم لازم لهما ، ورضاها به أولا جائز عليهما .وهذا كله ينقض بعضه بعضا قالوا : فان شرط على مكاتبه وصفاء غير موصوفين ، قالوا: ذلك شرط جائز لازم ، قالوا : فان تشارطا برضي منهما أن ماولدللمكاتب قبل تمام اداء كتابته من ولد فانهم غير داخلين فىالكتابة قالوا: هذا شرط لايلزمولا يجوز هذا، مع قولهم إن المكاتب عبد ما بقي عليه درهم، وإنه إن عجز عاد رقيقا. قالوا: فان شرط على مكاتبه أضاحي مسماة، وعملا ممروفا، وخدمة محدودة وكسوة، ثم أدى المكاتب نجومه مجموعة قبل حلول الاجل المشترط، أجبر السيد على قبضها وعجل العتق للمكاتب، وبطلت شروطهما في الآجال التي اتفقت الامة على أنها شروط جائزة لازمة. قالوا: وسقط شرط الخدمة والعمل والسفر بلاعوض يكلفه المكاتب، ولم

يسقط شرط الاضحية والـكسوة، ولا يلزم أيضا، لـكن يقوم كل ذلك ويدفع قيمته مع ماعجل من نجوم كتابته ، فأبطلوا شرط الآجال الذي صححه الله تعالى بلادليل، وتحكموا في سائر الشروط فا بطلوا بعضها وعوضوامن بعضها كل ذلك يحكم بلا دليل ، ولكن تناقض لامهنى له. فان تعلقوا في إسقاط أجل المكاتب بعمر بن الخطاب \_ إذ أجبر أنسا على تعجيل عتق مكاتبه ، إذ عجل له النجوم كلها \_ قيل لهم: هذا عجب من العجب ،هذه قضيتان اختاف فيهما عمر وأنس، فخالفتم عمر حيث لايحــل خلافه، واتبعتم أنسا في احـــدى القضيتين ، ثم خالفتم أنسا حيث لايحل خلافه، في القضية الثانية ، وتعلقتم بعمر ، وذلك أن عمر أجبر أنسا على مكاتبة سيرين ، فـكان القرآن يشهد لممر في هـذه القضية بالصواب بقوله تعالى: « فـكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا » . فخالفتم عمر ؛ وقلتم : لايجوز أن يجبر السيد على مكاتبة عبده وإن علم فيه كل خير، ثم أجبر عمر أنسا على إسقاط الآجال في المـكاتبوتعجيل عتقه إذا عجل المكاتب كل ماعليه ، وأنس يأبى ذلك ، والنص يشهد لا نس في هذه القضية بالصواب، لا ز هذا العقد في الآجال المشترطة في الـكتابة داخلة في العقود التي اجتمعت الامة على جوازها فهي داخلة في عموم قوله تمالى : «أوفوا بالعقود» وكل عقدصح بنص أو إجماع فلا يجوز إبطاله إلا بنص آخر أو إجماع ،ولا نص ولا إجماع على إسقاط آجال المكاتب بتعجيل ماعليه فالفتم أنسا في هذه القضية ، وخالفتم عمر في الاولى ، فلو قيل لـ كم: اجتهدوا فى الخطأ، ماأمكنكم أكثر من هذا. قالوا:ومنوطى مكاتبته فحمات، ذيرت بين التمادى على الكتابة وبين إسقاطها، ويذهب الشرط والعقد ضياعاً .قالوا: ومن كان له على آخر دين إلى أجل من طعام وذهب ، إلى أجل مسمى ، فاتاه بهما قبل الاجل، قالوا: يجبر على قبض الذهب قبل الاجل، ولا يجبر على قبض الطمام إلا حتى يحين الاجل. فرة يثبتون الشروط ويحتجون بدأوفوا بالعقود،

والمسلمون عند شروطهم، ومرة يبطلون كلذلك، كيفما وافقهم. قالوا: ومن كان له على آخر دين إلى أجل مسمى، أو حال (١) فقال له : أنا انظرك بالدين الذي لى عليك إلى عشرة أيام بعد الاجل الذي هو اليه، وأهبك غدا دينارا قالوا: يقضى عليه بالتأخير شاء أم أبى ، ولا يقضى عليه بالهبة للدينار الذى ذكر أصلا.قالوا: ولو قال لغريمه: جئني بحتى قبلك ،والحق حال لامؤجل، وأنا أهبك نصفه فأتاه به ، لزمه ماوعده أن يهبه وقضى عليه بذلك . قالوا : ولو قال : مالى فى المساكين صدقة لزمه ، ثلث ماله ولم يقض عليه به أن يتصدق بالثلث فان فرط حتى تلف الثلث، لم يؤمر أن يتصدق منه بشي . قالوا: فلو تصدق على انسان معين بدار ،قضى عليه بذلك .قالوا: فلوقال دارى هذه صدقة على زيد أو قال على المساكين إن دخلت دار عمرو فدخلها عامدا ذاكرا ليمينه ، قالوا : لايقضى عليـه بشي ولا يحكم عليه بامضاء ماتصـدق به لا للممين ولا للمساكين. قالوا: ولو قال ذلك في غير يمين قضي عليه بامضاء ما تصدق به على المعين .قالوا: فلو قال عبدي حر إن دخات دار عمرو فدخلها قضي عليه بعتق العبد قالوا: ولو قال في نذر إن جاء أبي سالما فعلى أن اعتق عبدي هذا حرا(٢) لله ، فجاء أبوه سالمًا لم يقض عليه بعنق ذلك العبد . فلو قال : أن اشتريت عبد فلان فهو حر فاشتراه ، قالوا : يقضى عليه بمتقه وهذا ضد النص ، وضد حكم النبي صلى الله عليه وسلم ، إذ يقول : من نذر أن يطيع الله فليطعه. وإذ يقول عليه السلام: أنه لانذر فيما لاعلك أبن آدم ، فقضوا هم عليه بامضاء النذر فما لم يملك إذ نذره ،ولم يقضوا عليه بالطاعة التي الزمه الله تعالى امضاءها، والوفاء مها. قالوا: فلو قال أنا اهبك غدا درها ، لم يقض عليه بذلك .قالوا: ولو قال له ابتع هذا الثوب وانا أقويك بثمنه بدرهم أهبه لك، قالوا: يقضى عليه بذلك قالوا :ومن شرط لامرأته أن لا يرحلها ، ولا يتسرى عليها ، ولا يتزوج عليها لم

<sup>(</sup>١) في الاندلسية (أوالى آجال) (٢) في المصرية (جزاه) بدل (حرا)

بلزمه شي من ذلك ، وجلز الذكاح وله أن يرحلها ويتسرى عليها ويتزوج . قالوا: فلو زاد في كل ذلك فان فعل فامرها بيدها ، أو قال : فالسرية حرة والداخلة بنكاح طالق، فان كل ذلك يلزمه ويقضى عليه به

قال أبو محمد: وليس في التلاعب أكثر من هذا. قالوا: ومن شرط على نفسه نفقة امرأة ولده الناكح، لم يلزمه في الـكبير وثبت النكاح، واختلفوا. فى الروم ذلك فى امرأة الصغير ،قالوا :قان تزوج امرأة على انه إن جاء بصداقها المسمى إلى أجل مسمى فذلك، وإلا فلا نكاح بينهما ، فسخ أبدا جاء بالصداق إلى ذلك الاجل أو لم يجيء هـذا مع قولهم إن من شرط في البيـع شرطا يفسده فرضى باسقاط الشرط صح البيدع ،وهم يقولون إل البيوع تشبه الذكاح، حتى أنهم أبطلوا الذكاح حين النداء إلى الجمعة قياسا على بطلان البيع حينئذ، ثم قالوا: فان تزوجها بصداق مسمى إلى الميسرة ، فان رضى باسقاط الشرط وعجل الصداق جاز النكاح ،وإذا بي من اسقاط الشرط فسخ النكاح قالوا: ومن قال لا خر: إن جئتني بأس كذا في وقت كذا فقد زوجتك ابنتي فلانة ، فأتى بذلك الشي في ذلك الوقت قالوا: لا يجوز له أن يني مهذا الشرط فان أنكحه بذلك الشرط فسخ النكاح ابدا .قالوا: ومن زوج أمته عبد غيره وتشارطا أنماولدت فهو حر، فسخ النكاح ولوم سيده أنحر برماولدت بالشرط. قالوا: فلو تشارطا أن ماولدت فهو رقيق بينهما ، قالوا : بنفـذ النكاح ويثبت والولد رقيق لسيد الامة ويبطل الشرط، فني الاولى بطل النكاح وثبت الشرط ،وفي الثانية عكس ذلك، وهو ثبات النكاح وبطلان الشرط، قالوا: فلو تزوج امرأة على أن لها من النفقة كذا وكذاء فدخل بها ،قالوا: بطل الشرط وينفذ النكاح، ولها نفقة أمثالها .قالوا: فلو تزوجها على أن امرها بيدها ان تزوج عليها، قالوا: يثبت النكاح ويثبت الشرط ويكون أمرها بيدها ان تزوج. قالوا :فان تزوجها على ان لاينفق عليها ورضيت بذلك وأشهدت على نفسها، فدخل بها تم بدا لها، قالوا: ذلك لها ولا يلزمها ذلك الشرط ، ويقضى لها

عليه بالنفقة . قالوا: فلو تزوج امرأة على مائة ، فلما هموا بالفراغ قالوا فضع لك خسين على أن لا تخرجها من دارها ، أو قالوا من بلدها، فقال نعم ، فزوجوه على ذلك الشرط ،وهو راضوهي راضية وتشاهدوا، ثم بدا له فاراد إرحالها ،قالوا: ذلك له ويوفيها المائة الكاملة، ولايلزم واحدا منهما ماتشارطاه ،فلوقالت له: أنزوجك بمائة ، واضع عنك خمدين على أن لاتخرجني ، فقال نعم ، وتشاهدا على ذلك ، فلما تزوجها أراد أن يرحلها، قالوا: فذلك له ، وشرطه على نفسه في أن لايرحلها مفسوخ ، وشرطها على نفسها فيما أسقطت عنه من الخدين لازم لها لا ترجع عليه بشي م قالوا: فلو قال لها: إن رحاتك فأمرك بيدك ، فذلك لازم له .قالوا: ولو قال لها: إن غبت عنك سنة فامرك بيدك ، فله أذ يطأها قبل أن يغيب، ولا يسقط بذلك ماجمل لها من الشرط، قالوا: فلو قال لها وهي حامل: اذا وضعت حملك فأمرك بيدك، قالوا: فان وطئها بعد هذا القول وقبل أن تضع حملها ، فقد سقط ما جعل لها من الشرط. وقالوا: من خالع امرأته على أن عليها نفقة ولدها ست سنين ، لم يلزمها من ذلك إلا رضاع سنتين فقط ، ثم تعود النفقة على الاب ويسقط عنها ماشرطت على نفسهاقالوا: فان طلقها طلقة سنة فاعطته مالا على أن لارجعة له عليها ، قالوا : ذلك لازم لها وله ، وكأنه خلع .قااوا: فلو تشارطا فى الخلع: انك إن خاصمتنى فأنت امرأتي نخاصمته عفان لها ذلك، والشرط باطل لا يلزم

قال أبو محمد: فهلا قالوا: هو لازم، وكأنه رجعة ، كا قالوا في التي قبلها وكأنه خلع .قالوا: ومن كان لامرأته عليه دين خالمها على أن بجهل لها نصف الدين ، و تبرئه من الباقي وقالوا: فالطلاق نافذ ، والابراء جائز لازم، وتجبر على إن ترد اليه ما عجل لها فيه قي الى أجله ، هذا ، وهم يجبر ون سيد المكاتب والغربم على قبض ما عجل لهما ، بضد ما فعلوه في المرأة قالوا: وإن قالت أمة تحت عبد اذ أعتقت فقد تخيرت نوحي ، وأشهدت على اذ أعتقت فقد تخيرت نفسى ، أو قالت: فقد تخيرت زوجي ، وأشهدت على

تفسها بذلك ، قالوا: فليس ذلك بشي ولا يلزمها ، ولما استئناف الخيار إن اعتقت ، وهم يقولون في عبد أو حر قالا : إن تزوجت فلانة فهي طالق ، أو قالا : كظهراً مى فتزوجها القائل ذلك ، فهى طالق وكظهر أمه ، ويقولون في قائل قال: إن وكلني زيد بطلاق امرأته فلانة فهي طالق، فوكله زيد بطلاق تلك المرأة : إنَّهَا لاتكون طالقا إلا بان يحدث لها الوكيل طلاقا إن شاء ، وإلا فلا، ويقولون في قائلةال: متى طلقت زوجتى أو قال : إن طلقت زوجتى هذه فعي مراجعة مني، فطلقها، قالوا: لاتكون مراجعة بذلك ،الاأن بحدث لها رجعة إن شاء ، قالوا: ومن باع جارية على أن تعتق فذلك جائز لازم، قالوا: فان باعها على أن لاتباع، قالوا: لايجوز ويفسخ البيع إلا أن برضى البائع باسقاط الشرط فيتم البيع ويسقط الشرط ،وقالوا: ومن باع بثمن مجهول فسخ البيع ، فان باع نصف جارية له من زيد واشترط على المشترى نفقتها سنة ، قالوا: إن كان ذلك ثابتافي الحياة والموت جاز الشرط، وليس في النمن المجهول أكثر من هذا لاختلاف الشبع ، وتناول النفقة في الصحة والمرض. قالوا: ومن باع سلمة بشمن مسمى على أن يتجر له في عنها سنة عفلا بأس بذلك اذا كان ذلك ثابتا عليه إن تلف النمن أخلف مكانه غيره ، وهم لا يجيزون القراض إلى أجل .قالوا: من عرف كيل صبرة له من طعام ، فابتاعها منه مبتاع جزافاوقال له المشترى: ماأ بالى عرفت أنت أيها البائع كيلها أم لم تعرف ، فتبايما على ذلك ، قالوا: فلا يلزم هذا الشرط المشترى ، وله أن يرد إن شاء . قالوا : فلولم يعلم البائع كياما فباعها جزافا قالوا: فذلك للمشترى لازمولا ردله.

وتناقضهم فيما يلزمونه من العقود والشروط ، ومالا يلزمونه منها، أكثر من أن يحصى أويحاط به إلا فى المدة الطويلة، وفيما ذكرنا كفاية لمن عقل، والحنفيون مثلهم فى ذلك. وبالله تعالى التوفيق

قال أبو محمد: فلما قام البرهان بكل ماذكرنا، وجب أن كل عقد أو

شرط أو عهد أو نذر التزمه المرء ، فانه ساقط مردود ، هولا يلزمه منه شي أصلاه إلا أن يأتي نص أو إجماع على أن ذلك الشي الذي التزمه بعينه واسمه لازم له ، فان جاء نص أو إجماع بذلك لرمه و إلا فلا، والاصل براءة الذم من لروم جيع الاشياء إلاما ألزمنا اياه نص أو إجماع ، فان حكم عاكم بخلاف ماقلنا فسخ حكمه ورد بأم النبي صلى الله عليه وسلم، إذ يقول : من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد

قال أبو محمد: فاذ قد ثبت كل ماذ كرنا بالبراهين الضرورية فقد ثبت أن كل مالايصح إلا بصفة ما، وشرط ما عوعقد ما، ففسدت تلك الصفة وذلك الشرط وذلك المقد في حين التعاقد، فان ذلك الشي لايصح أبدا ويبطل ذلك العقدويفسخ ابدا ، لان ما تعلقت صحته بما لا يجوز فلا صحة له ، اذ لم يصح مالا تمامله إلابه ، وهذا أمر يعلم بالضرورة ، وبذلك وجب إبطال كل ذكاح انعقد بشرط فاسد ، أو بصفة فاسدة ، وكذلك كل بيع انعقد على مالا يجوز ، فان كل ذلك يفسخ ابدا ، ووجب بذلك بطلان كل صلاة صليت في مكان مفصوب يعلم المصلى فيه انه مفصوب ، وكل صلاة فعل فيها المرء مالا يجوز له ، وبذلك حرمت ذبيحة الفاصب والسارق والمعتدى وبسكين مفصوبة ، وبالله تعالى التوفيق .

وصح بهذا كله أن كل عقد أو عهد أو نذر أو شرط، أوجها أوأباح الجابها نص، فانها فافذة لازمة ، فن ادعى سقوط شي من ذلك فقوله باطل وكل ذلك باق بحسبه لازم كاكان، الا أن يأتي مدعى بطلانه بنص على بطلانه ، فيجب الوقوف حينئذ عند ما أوجبه النص، مثال ذلك: ان الاجارة عقد قد جاء النص بجوازه واباحة البرامة ، وصح الدليل من النص والاجماع على ان الاجارة الى غير أجل وعلى غير عمل محدود باطل مردودة لا تجوز، لانها أكل مال بالباطل ، والاجارة على ماذكر فا حرام مرودة باجماع الامة كلها، من مجيز لها، ومن مانع

منها وبالنص ، ولا بد من أن تكون الاجارة الى أجل معلوم أو الى غير أجل ولاسبيل الى قسم ثالث بوجه من الوجوه . وقد بطل أحد القسمين المذكور بن فوجب ضرورة \_ اذ قد حاء النص باباحة الاجارة \_ أن يصح القسم الآخر ، فصح وجوب ذكر الاجل المسمى فى الاجارة ضرورة بالنص ، وبمقدمتى الاجماع المتين ذكر نا ، فاذ قد صح ذلك فذكر الاجل فى عقد الاجارة شرط صيح واذا كان ذلك فقد ثبت عقده وما ثبت عقده الآن ، فلا يبطل فى ثان إلا بنص ، فصح أن لارجوع للمؤاجر ولا للمستأجر فيا عقده ، ما داموا احياء ، وما لم ينتقل ملك الشي المستأجر عن المؤاجر له ، وما كانت عين ذلك الشي قاف الله عن وجل : « ولا تكسب كل نفس الاعليها » ، وليس صحة عقد الاجارة ما نما وجل : « ولا تكسب كل نفس الاعليها » ، وليس صحة عقد الاجارة ما نما من اخراج المؤاجر عن ملك الشي الذي واجر ، وان أدى ذلك الى بطلان من اخراج المؤاجر عن ملك النص ، وليس بيمه ماله نقضا لعقده ، واغا ينقض المقد ، لان البيع مباح له بالنص ، وليس بيمه ماله نقضا لعقده ، واغا ينقض ذلك العقد ملك غير العاقد للشي المعقود فيه

قال أبو محمد: وقال بعضهم :أنتم اذا منعتم من نقض عقد الاجارة والكتابة والتدبيرة والعتق بصفة ثم أجزتم للعاقدين أن يخرجوا عن ملكهم الاعيان التي عقدوا فيها هذه العقود، وذلك مبطل للعقود، فقد تناقضتم واجزتم ابطالها، قيل لهم وبالله تعالى التوفيق: لم نمنع قط من أن يفعل الانسان في ماله ما ابيح له قبل العقد الذي عقد فيه، وليس ذلك العقد بمحرم عليه ما كان له حلالا من اخراج ذلك الشيء عن ملكه، ومدعى هذا متحكم في الدين، قائل بغير بيان من الله تعالى، وانحا منعنا أن يفسخ بقوله ما عقد بقوله مما أبيح له عقده، أو أمر به فقط واغا يلزم هذا التعقب ما عقد بقوله عما أبيح له عقده، أو أمر به فقط واغا يلزم هذا التعقب القائلين بالقياس، الذين يحرمون به المسكوت عنه، لتحريم المأمور بتحريمه والهن وغيره سواء فيا ذكرنا، اذ لم يمنع من اخراجه من الرهن بالبيع والعتق والرهن وغيره سواء فيا ذكرنا، اذ لم يمنع من اخراجه من الرهن بالبيع والعتق

نص. وأما المنكرون لهذا فقد تناقضوا فيه أقبيح تناقض وقالوا بماأنكروه علينا يدنى أصحاب مالك ، فقالوا : لا نقبل شهادة النساء في عنق أصلاتم قالوا: ان شهدت امرأتان بدين على زيد لعمرو ، حلف عمرو معهما ، ورد عتقزيد لعبده الذي اعتقه ،ودين عمرو محيط عاله ، فقد أجازوا في رد العتق شهادة النساء.وكذلك قالوا: لوشهدت امرأنان بابتياع زيدوهمرو لأمة كانت تحتزيد، قبلتا مع عين البائم ، وفسخ نكاح الامة، ومثل هذا لهم كثير جدا قال أبو محمد: ومن استؤجر على عمـل معلوم، فهو عقد قد جاء النص باباحته ، واتفق القائلون بالاجارة على لزومه فى حين عقده ، واختلفوا هل ينفسخ في ثانيه أم لا? فوجب أن يبقى على ماجاء الدايل به من صحته مالم يأت نص بفسخه، وهكذا القول في المدير وفي الموصى بعتقه وفي المعتق بصفة ، وفي المكاتب \_: انها عقود قد اتفق الناس على ماجاءت به النصوص من صحتها في حين عقدها، وعلى القضاء بها مالم يرجع العاقد لها فيها، ثم اختلفوا هل لعاقدها فسخها في تاني عقده اياها أم لا ،فوجب اللايكون له في شي منها رجوع إلا بنص ، ولا نص ولا إجماع في إباحة الرجوع في ذلك ، لا بتراضيهما ولا بغيره فلا يجوز أصلا ،بخلاف المؤاجرة، وكافر اخراجه لكلماذكرنا عن ملكه جائزا ويبطل بذلك العقد لانتقال الملك ، كما قلنا في الشي المؤاجر ولا فرق ، وأما المكاتب فأغما يخرج عن الملك منه مالم يؤد خاصة ، وفي ذلك المقدار يبطل العقد لافيا أدى ، وهو قول على وروايته عن النبى صلى الله عليه وسلم ، وقد جاء النص ببيم المدبر وبيم المكاتب مالم يؤد، فوجب اباحة ذلك ، وممن رأى للمؤاجر والمستأجر أن يفسخ الاجارة ايهما شاء متى شاء قبــل الاجل وان كره الآخر \_:مسروق وشريح والشعبي، وعمن رأى اذلارجوع للموصى فى المتق خاصة الاوزاعي والثورى ،وأما العارية فبخلاف ماذكرنا، لان المارية المطلقة التي ليست إلى أجل هي التي صحت بالنصوص وبالاجماع ، وأما

شرط التأجيل فيها فهو باطل ، لانه شرط ليس في كتاب الله تعالى ، ولا جاء به نص ولا إجماع فهو باطل ،وجمهور الفقياء يقولون: إن العارية التي يشترط التأجيل فيها ليست شيئًا ،وهو شرط لايلزم، فلم يتفق على صحته فهو باطل، وكذلك الوعد بالماربة لايلزم لماذكرنا، وهكذا القول في ضمان مالم يلزم بمد من المال، وفي ضمان الوجه ـ : أن كل ذلك باطل ، لانها شروط لم بأت بصحتها نص ولا إجماع ، وببطل عا ذكر ناضمان النفقة على زيد ، وعلى من لم بأت نص ولا اجماع بايجاب النفقة عليه، وهكذا ضمال الصداق عمن لم يتزوج بعد، ووجب بما ذكرنا الرجوع في الشركة والقراض لآيهما شاء متى شاء ،وان ره الآخر ، لان شرط التأجيل فيهما باطل إذ لم يأت باباحته نص ولا إجماع وهكذا القول في كل شرط شرطه لمحبس في الحبس من أجل محدود، أو من بيعه أن احتيج عكل ذلك باطل لما ذكرناه وكذلك إن شرط في الهبة والعمرى والرقبي استرجاع شي منها ، فهو باطل كله لما ذكرنا ، بخلاف وجوب ذكر الاجل في الاجارة ، وبخلاف وجوب الرجوع في العارية. وأما ضمان ماقد وجب من الاموال فهو عقد مجمع على صحته، وقد جا. النص به ، وكذلك الحوالة، وإذها كذلك فلا رجوع لا حـد فيهما لما ذكرنا من أن ماصح في أول لم يبطل في ثانى إلا بنص أو اجماع ، وكذلك الحبس والهبات والصـدقات والعمرى ، كل ذلك قد بازعن الملك ، فالرجوع فيها كسب على غيره ، وقد جاء النص ببطلان ذلك؛ قال الله تعالى : « ولا تكسبكل نفس الا عليها » وأما القرض المؤجل فقد صح النص فيه بالاجل ، واذا صح بالنص فهو ثابت فلا رجوع فيه لاحد اذا كان شرط الاجل في حين القرض، لقوله تمالى: ٥ اذا تداينتم بدين الى أجل مسمى ، فإن المقد حالا ، ثم شرط على نفسه أجلا فهو شرط فاسد لا يلزمه ، والدين حال كماكان ، لانه شرط ليس في كتاب الله، ولا أجمع على لزومه فهو باطل ، وأما المزارعة والمساقاة المعقودتان الى أجل ، فقد

ادعى قوم ان كل من اجازها \_ وهم أهل الحق \_ قد أجازوها الى أحل مسمى فالاجل فيهما شرط صحيح ، واذا كان صحيحا فى حين العقد فهو لازم، واذا كان لازما فى وقته لم يبطل فى ثانيه إلا بنص أو إجماع ، ولا أص ولا إجماع فى ذلك إلا بتراضيهما معا ، للاجماع على جواز ذلك

قال أبو محمد: وهذا خطأ ، بل قد صح الاجماع على عقدها بغير أجل ، ولم يأت عن أحد من الصحابة ولا من التابعين تجويزها إلى أجل فعقدهما الى أجل لا يجوز البتة ، لانه لم يوجبه نص ولا إجماع ، فهو شرط ليس فى كتاب الله تعالى ، فهو باطل بحكم الذي صلى الله عليه وسلم ، وليس تراضى المتعاقدين عقدا صحيحا ، أو المتشارطين شرطا صحيحا ، بنص أو إجماع ثم تراضيا معا على فسخه أو تأجيله مجيزا لهما ذلك ، بل رضاها بفسخه أو تأجيله باطل ، والعقد والشرط باق كاكان إلا ان يبيح لهما النص أن يتراضيا على فسخه ، فيكون لهما ذلك حينئذ والا فلا ، لانه ليس لاحد أن بوجب ولا أن يحرم ولا أن يحلل إلا بنص ، والا فلا ، لانه ليس لاحد أن بوجب ولا أن يحرم ولا أن يحلل إلا بنص ، ومن تعدى ذلك فقد تعدى حدود الله تعالى ، وشرع من الدين مالم يأذن به الله ، قال الله تعالى : « أم للانسان ماتمنى » . والكل عبيد لاأمر لهم ولاحكم الا ما حكم به عليهم ولهم خالقهم ومولاهم عز وجل .

وأما النكاح والبيع فقد جاء النص بصفة عقدها ، و بصفة فسخها ، فليس لاحد ان يعقدها بغير تلك الصفة فان فعل فليس فكاحا ولا بيعا ، وهو مردود مفسوخ ابداً ، ومن عقدها كما أمر فليس له فسخهما إلا بالصفة التي أتى النص بفسخهما بها ، و إلا كان فسخه باطلام دودا ، و ثبت عقدها كاكان ، وقد حرم بيع أم الولد بالنص الوارد في ذلك مما قد ذكر فاه في كتاب الايصال وفي المحلى فلم يلتفت الى الخلاف في ذلك وقد صح النص بجواز الحبة ووجوب قبولها ، وتحريم الرجوع فيها ، فلم يجزال جوع في شي من الهبة ولا الصدقة من ذلك حاشا العطية للولد فقط للنص في ذلك ، ولم يأت نص ولا إجماع من ذلك حاشا العطية للولد فقط للنص في ذلك ، ولم يأت نص ولا إجماع

على رد الحبس لابتراض ولا بغيرتراض فلم يجز أصلا

قال أبو محمد: فإن قال قائل ذا نتم لا تلزمون أحداً الوفاء بعهده ووعده إلا أن يوجب ذلك عليه نص، ومن مذهبكم إن وعد الله تعالى ووعيده نافذان لاسبيل إلى دخول خلف فيهما . فالجواب: أن هذا الذى نقول هو الذى لايجوز تعديه، لا ننا متعبدون ليس لنا أن نلتزم شيئا إلاما الزمنا خالقنا تعالى فالزامنا فعل شي لم يأتنا نص ولا إجماع بأن نفعله باطل، والله تعالى ليس كذلك . لانه ليس فوقه آمر فـكل ماقضى به نافذ وكل ماقاله فحق . وأيضا فوعدنا نحن ليسخبراً لأنه لاعلم لناعا يكون في المستأنف، والله أمالي ليس كذلك، لانه عليم بما يكون قبل أن يكون. فكل ماأخبر تعالى أنه يفعله فلابد أن يفعله ، ومن اجاز غير ذلك اجاز على الله تعالى الـكذب في خبره تعالى الله عن ذلك . قال الله عزوجل : ﴿ فَالْحَقُّ وَالْحَقِّ أَقُولَ ﴾. وما خالف الحق فهو باطل تعالى الله عن الباطل ، فوعد الله تعالى ووعيده خبر لابد من كونه لا نه حق وصدق وعلم منه تمالى بما يكون من ذلك ، وعلمه صادق لايخيس أصلاولا يظن ظان أننا نقول بالوعيد كقول المعتزلة: من إبطال سيئة واحدة للحسنات، ومن الخلود على المصر على الكبائر، ومعاذ الله من ذلك. ولـكنا نقول بما جاء به النص من المواذنة ، وذهاب السيئات بالحسـنات . بمعنى أن الحسنات تذهب السيئات، وبأن من استوت حسناته وسيئاته أو رجحت حسناته لم ير فارا أصلا، ولكن من رجحت سيآته وكبائره ممن مات مصر فهؤلاء الذين يخرجون من النار بالشفاعة ، ولاخلود على مسلم فى النار . ولا يدخل الجنة كافر أبداً . وبالله تعالى التوفيق وهو حسبنا و نعم الوكيل

# الباب الرابع والعثرون

# وهو باب الحسكم بأقل ماقيل

قال أبو محمد رحمه الله: ادعى قوم أن هذا أيضا نوع من انواع الاجماع صحيح لاشك فيه . وقانوا: لأنه قد صح الوام الله عزوجل لنا اتباع الاجماع والنص ، وحرم علينا القول بلا برهان . فاذا اختلف الناس في شي فاوجب قوم فيه مقداراً ما وذلك نحو النفقات والاروش والديات وبمض الزكوات وما أشبه ذلك . وأوجب آخرون أكثر من ذلك المقدار ، فأنهم قد اتفقوا على وجوب اخراج المقدار الأقل كلهم بلا خلاف منهم ، واختلفوا فيا زاد على د فلاجماع فرض علينا أن نأخذ به ، وأما الزيادة فدعوى من موجها ، ان أقام على وجوبها برهانا من النص أخذنا به والتزمناها . وإن لم يأت عليها بنص فقوله مطرح وهو مبطل عنسد الله عز وجل بيقين لاشك فيه ، ونحن والاتفاق من عند الله عز وجل بيقين ، لا نه أم مجتمع عليه والاختلاف ليس من عند الله عز وجل ولزوم ما اجتمع عليه فرض لاشك فيه ، والاختلاف ليس من عند الله عز وجل . قال الله تمالى : « ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا ».

قال أبو محد: كان يكون هذا حقا صحيحا لو أمكن ضبط أقوال جميع أهل الاسلام في كل عصر ، وإذ لاسبيل إلى هذا فتكانه عناء لامعني له ، ولابد من ورود النص في كل حكم من أحكام الشريعة ، لكن إذا ورد نص بايجاب عمل ما فبأقل ما يقع عليه اسم فاعل لما أمر به ، يسقط عنه الفرض. كمن أمر بصدقة فبأى شي تصدق فقد أدى ما أمر به ولا بلزمه زيادة ، لأنها دعوى بلا نص ولا غاية لذلك فهو باطل . ولا سبيل إلى أن يكون لله تعالى دعوى بلا نص ولا غاية لذلك فهو باطل . ولا سبيل إلى أن يكون لله تعالى

حكم في الشريعة بلزمنا لم يجعل عليه دليلامن نص. قال الله تعالى : « مافرطنا في الكتاب من شي ». فما لم يكن في الكتاب فليس من الدين في شي وهو ساقط عنا بيقين . ومنهم من قال : بل نأخذ باكثر ما قبل لا نه لا يخرج من ومه فرض عما زمه إلا بيقين ، ولا يقين الا بعد أن يستوعب كل ما قبل .

قال أبو محمد: وهذا باطل ، لا نه صار بهذا القول قافيا ما ليس له به علم، ومثبتا حكما بلا برهان ، وهـذا حرام بنص القرآن واجماع الامة ، وكل من خالفنا في هـذا الاصل فانه يتناقض ضرورة ويرجم الى القول به . ألا ترى أننا اتفقنا كلنا على إيجاب خمس صلوات ، وادعى قوم أن الوتر فوض فوجب الانقياد لما اجتمعوا عليه وترك ما اختلفوافيه الا أن يأتوا بدليل على مازادوا . وكذلك اتفقنا على أن في خمسين من البقر بقرة . وقال قوم : في كل خمس بقرات شاة . وقال قوم : في الثلاثين تبييع ، وفي الاربعين بقرة . وقال قوم : في الثلاثين تبييع ، وفي الاربعين بقرة . وقال قوم : في التفقوا فيما زاد على الاربعين بحساب ذلك بجزء من بقرة ، فوجب الأخذ عما اتفقوا عليه وترك ما اختلفوافيه ، اذا لم يأتوا بدليل على ماادعوا من ذلك . ووجب أن لايلزم أحـدا الا البقرة في خمسين وهي المتفق عليه منهـم ومن غيره . لا ما زاد في ايجاب الغرامة في ذلك

ثم نقول لمن خالفنا في هذا الاصل: ارأيت ان اجتمع الناس على مقدارٍ ما ؟ ثم قال قوم بازيد منه ولم يأتوا على صحة قولهم بدليل ، هل لك بد من ثلاثة أوجه لارابع لها ، إما أن تقول عا اجمعوا عليه وبترك ما اختلفوا فيه وهو قولنا هذا الذي خالفتنا فيه . أو تأخذ بأ كثر ما قيل بلا دليل فتصير قافيا ما ليس لك به علم ومثبتا حكما بلا برهان ، فهذا حرام بنص القرآن وباجاع الامة لم يقل به احد ، ويصير قائله منتهكا إماعرضا حراما واما مالا حراما واما مالا وإما ان يترك هدن شرعا لم يأذن به الله تعالى ، وكل ذلك حرام لا يحل أصلا .

أحد. فاذ قد سقط هذان القولان بالضرورة البرهانية ، صح القول الأول ضرورة بيقين لابد منه ، وبالله تعالى التوفيق

فانه قال قائل: لا يجوز أن يخلو أحد القولين من دليل عليه . إما أن يقوم الدليل على صحة الروادة عليه الدليل على صحة القول بالمقدار الأقل . وإما ان يقوم الدليل على صحة الروادة عليه قال أبو محمد: لسنا محتاج الى التطويل معه همنا ، لكنا نقول وبالله تعالى التوفيق: لسنا ننازعك فما قام الدليل عليه ، واعما نسألك عن مسألة قال فيها قوم عقدا رمّا ، وقال آخرون بزيادة لا دليل عليها بايديهم: \_ شرط ان تكون المسألة من مسائل الاجماع المجرد التي قد أحال النص فيها على طاعة أولى الأمر منا ، على اتباع سبيل المؤمنين

فان قلت: ان عدم الدليل على صحة الزيادة على اقل ما قيل هو دليل على صحة القول باقل ما قيل ، فهذا هو نفس قولنا شئت أم أبيت وبالله تمالى التوفيق . وقد احتج بعض من ضغط في هذا الباب عن اضطرالى الشغب عمل ما نذكره وشبهه الى ان قال: ما الفرق بينكم وبين من قال هذه قصة قد لوم فيها حكم باجماع ، فلا يخرج المرء عما لزم باجماع الى سقوطه عنه إلا باجماع أخر ، فالواجب أن يقال بأكثرما قيل. فيقال له: هذا تمويه فاسد لا نهما أمران أردت مزجهما وتصييرها أمراً واحداً ، ولا يصح ذلك . لا أنكون وجوب الحكم في مسألة ما هو شيء آخر غير وجوب مقدار ما في ذلك وجوب الحكم في مسألة ما هو شيء آخر غير وجوب مقدار ما في ذلك الحكم . فليس اتفاق الأمة عدلى أن ههنا حكما واجبا مما يوجب في ذلك مقداراً معدودا ، بل هذا هو باب آخر ، فاذا وجب الحكم نظرنا حينئذ في قدر الحكم فيه بنص وارد ، فانه لم يرد نص صرفا فيه الى الاجماع ، فالمدد المتفق عليه واجب قبوله باجماع ، ومن ادعى زيادة كلف الدليل ، فان أنى به ثوم اتباعه والا سقط قوله بقول الله تعالى : « قل هاتوا برهانكم فان أنى به ثوم اتباعه والا سقط قوله بقول الله تعالى : « قل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين » ومن هذا النوع هوعلمنا ان علينا دينا وشرائع ، الا انه ان كنتم صادقين » ومن هذا النوع هوعلمنا ان علينا دينا وشرائع ، الا انه ان كنتم صادقين » ومن هذا النوع هوعلمنا ان علينا دينا وشرائع ، الا انه

من ادعى وجوب شي ما يدخله في الشرع لم يلتفت اليــه ولم يجب قبوله الا بنص أو اجماع ، وهكذا علمنا بوجوب حكم ما علينا ليس بوجب قبولنا من كل من حد لنا ذلك الحكم بحد منا الا أن يأتى على حده بنص أواجماع ، وهذا كله باب واحد. والأصل ان لاحكم على احد، ولا شيئاً حراماً على آحد بقوله تعالى : ﴿ هوالذي خلق لكم مافى الارض جميعا ٤: وبقوله تعالى : ﴿ يَأْمِهَا الذِّينَ آمنوا لاتسألوا عن أشياء إن تبدلكم تسؤكم وإن تسألوا عنهاحين ينزل القرآن تبدلكم عفا الله عنها والله غفور حليم ، قد سألها قوم من قبلكم ثم أصبحوا بها كافرين ٣. وبقوله صلى الله عليه وسلم: ان دماءكم وأموا لكم وأدراضكم وأبشاركم عليكم حرام كحرمة يومكم هـذا. فلا بحل لاحد من مال أحد ولا من دمه ولامن عرضه ولامن بشرته الا ما اباحه نض أو اجماع ، وماعدا ذلك فباطل بالنصوص التي ذكرنا. فأقلماقيل (١) في كل ماذكرنا: هو واجب بالاجماع عـلى وجوبه وكل زيادة على ذلك فباطل. الا ان يأتينا مدعيها بنص يصحح قوله ، وصح بالنص المذكور آنه أن اتفق الناس أو جاء نص بایجاب مقدار ما من عرض مسلم أو بشرته أو ماله فهو واجب، ثم ان ادعى مدع وجوب زيادة فى ذلك ولم يأت على صحة دعواه بنص فهو مبطل بية ين ، لا نه محل ما قد حرم الله تعالى . وكذلك القول فيمن حرم شيئًا مما في الارض حاشا ماجاء في تحريمــه نص أو اجماع ، وكذلك من فرض شيئًا زائدًا على ما أوجب انه فرض نص أو اجماع ، وكنى بهذا بيانا

ويلزم من قال بخلاف هذا ان كان مالكيا ، أو شافعيا ، أن يوجب الزكاة في العسل . لا ذ الامة مجمعة على أن في الاموال زكاة بقوله تعالى : «خذ من أموالهم صدقة ، فيلزمهم الا يسقط هذا الحق اللازم باجماع الا باجماع آخر،

<sup>(</sup>١) في هامش الاصل عن نسخة ثانية : مايتم عليه اسم الحكم المنصوص على وجوبه في كل ماذكر نا هو واجب وكل زيادة على ذلك فباطل .

ولزمه ان كان حنفيا أن يوجب الزكاة فى الحلى والعوامل بما ذكرنا . ومثل هــذاكثير جدا مسقط أكثر مذاهبهم ومفسد لجمهور أقوالهم فى الصلاة والطهارة والحج وسائر أبواب الفقه كلها ، وبالله تمالى التوفيق

فان قال قائل: اذ قلتم لوكان هذا القول الزائد واجبا لجاءبه دليل، فاذا تقولون لمن قال لـكم: لوكان ساقطا لجاء باسقاطه دليل. فالجواب: ان هذا قول صحيح وقد نصصنا على الدلائل الواردة باسقاط كل قول بتحريم ، أو بتحليل ، أو ايجاب حكم لم يأت بصحته نص أو اجماع ، وهي الآيات التي تلوناها آنفا. فوجب بها ان كل مقدار اتفق على وجوبه أوأخذه فهو واجب، ومن زاد على ذلك بدعواه شيئاً فهو مفتر مبطل بتلك النصوص مالم يأت على صحة دعواه بنص. وهذا امرجلي لا اشكال فيه ، ولايذهب عنه الامخذول أو مماند، وانما هذا فيها لم يرد فيه نص . واما ماجاء فيه نص فلا نراعي فيه ما اتفق عليه منه ، ولا نبالي عن خالفنا حينئذ، ولا نراعي فيه استصحاب حال ، ولا أقل ماقيل فيه ، ولكن نأخذ بالنص زائداكان على ما اتفق عليه، أو ناقصا عنه ، أو موافقا له ، لا ن الدليل قـد قام حينئذ والبرهان قد صح على وجوب الانتقال الى ما جاء به النص ، وصح بذلك الا خــ ذ بالزائد على أقل ما قيل ، ولو لم ينفرد بالرواية للزائد الا انسان واحدثقة ، وخالفه جميع أمل الارض لـكان القول عما رواه ذلك الواحـد واجبا لا نه محق ، واـكان فرضا علينا خلاف كل من خالف رواية ذلك الواحـــد ولو أنهــم جميــم أهل الآرض سواه ، لأنهم كلهم حينئذ مبطلون يلزمهم قبول رواية ذلك الواحد ، والحق اكثر من كل من خالفه وأولى أن يتبع . قال الله تعالى : «يأيها الذين آمنوا عليكم انفسكم لايضركم من ضل اذا اهتديتم » . فعم تعالى ولم يخص . وقال تمالى: « لاتكلف الانفسك ».

فان قال قائل: فما تقولون في شاهدين شهد احــدهما لزيد على عمرو

مدينار، وشهد له الآخر عايه بدينارين، اتقولون باقل ما اتفقا عليه ? قال أبو محمد: هذا قدقام البرهان من النص على وجوب القضاء له بالدينار بشهادتهما ، ومن نص آخر ثان يقضى له بالدينار الباقي ان حلف المدعى له مع شاهده . فهذا من باب ما قام الدليل على وجوب الحكم بالزيادة فيه . وقد قال بعض من خالفنا: ان القائل عا أخذتم به من أقل ما قيل لم يقل به لا نه أقل ما قيل ، وانما قال به لدليل ما اوجبه عنده فقولوا بدليله حتى نناظركم عليه قال ابو محد: فيقال لمن قال بهذا و بالله تعالى التوفيق: انا لانتعنى باستدلال المستدلين. لانه قد يستدل المرء بدليل غير واجب فيخرجه البحث الى قول صحيح كما عرض لابن مسمود، إذ سئل عن امرأة توفى عنها زوجها قبل ان يدخل بها، وقبل ان يفرض لها صداقا، فقال: بعد شهر أقول فيها برأيي، فاذكان صوا با فن الله تعالى ، وانكان خطأ فنى والله ورسوله برياً ن ، ثم افتى بما وافق الحق من فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم دون أن يكون علمه ، فنحن لا نبالى باستدلال ابن مسعود ، بل لا نقول به اصلا ، لـكنا نقول عا اخرجه اليه السعد لا نه وافق قضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإذا وجدنا القائل قد أوجب مقداراً منا ، ووافقه على ايجابه جميع العلماء أولهم عن آخرهم، فقد أوجب الله تعالى علينا اتباع الاجماع وان لانخالف سبيل المؤمنين وأولى الأمر منا. ولا نبالى باستدلاله فى ذلك إذ لم يأمر الله تعالى با تباع استدلال الواحد أوالطائفة من العلماء ، وأنما أمرنا تعالى بأتباع ما اتفقوا عليه وترك ما تنازعوا فيه حتى نرده فنحكم فيه القرآن والسنة فقد فعلنا ذلك. فاخذنا بما اجمعوا عليه وهو أقل ما قيل لقوله تعالى: ﴿ اطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الا مر منكم ، فلا يحل لمسلم خلاف هذا ، وكلفنا من زاد على ذلك المقدار زيادة يتورّع فيها أن يأتى ببرهان من النص ان كان صادقا بقوله تعالى: « فان تنازعتم في شي فردوه الى الله والرسول ٤. فانجاء ببرهان من القرآ نوالسنة

قبلنا منه ، والا تركنا قوله . لا أن من لم يأت ببرهان فليس صادقا لقوله تعالى : قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين » وقد علم كل ذى حس صحيح من الناس أن الاستدلال على القول شى آخر غير القول المستدل عليه ، فقد أدى التقليد أقواما الى اقوال صحاح والتقليد فاسد ، لكن البحث أوقعهم عليها فصادفوا اقوالا فيها أحاديث صحاح لم تبلغهم قط ، ولا استدلوا بها . ومن علم كيفية المقدمات علم ان من المقدمات الفاسدة تنتج انتاجا صحيحا في بعض الاوقات ولكن ذلك لا يصحب بل يخون كثيرا ، وقد بينا هذا في كتابنا المرصوم بكتاب التقريب بيانا كافيا والحد لله رب العالمين كثيرا .

فقد صح بما ذكر فا أنه قد يخطئ في كيفية الاستدلال من يصيب في القول المستدل عليه . وقد صح أيضا أنه قد يصيب المرء في ابتداء الاستدلال ثم لا يوفيه حقه فيخطئ في القول المستدل عليه ، فقد استدل قوم بنصوص صحاح ثم تأولوا فيها ماليس فيها ، وقاسوا عليها مالم يذكر فيها ، وأصابوا في الاستدلال بالنص واخطؤا في الحكم به فيها ليس موجودا في ذلك النص ، وقد استدل سعد رضى الله عنم على محرم البيضاء جملة بنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الرطب بالتمر ، فصح بهذا أنه ليس علينا اتباع استدلال القائلين بالفتيا ، وأنما علينا اتباع الفتيا أن أيدها نص أو اجماع ولا نبالي أخطأ قائلها بالفتيا ، وأنما عليها أم أصاب ، وكذلك يلزمنا ترك الفتيا اذا لم يقم عليها برهان من النص أو الاجماع وان استدل قائلها بنص صحيح ، الا أنه ظن ان يوهان من النس أو الاجماع وان استدل قائلها بنص صحيح ، الا أنه ظن ان في النس يوجب ما افتى به وذلك النص في الحقيقة غير موجب لتلك الفتيا . وأيضا فان من المسائل مسائل ليس يوى فيها نص واعا هي الجماع عبر د على أمر أمر أن النبي صلى الله عليه وسلم ، كاجماع الناس على القراض ، وكاجماع طوائف من الناس على الايجاب في دية الذي اذا قتله ذي عاعائة درهم أو ستة أبعرة وثلثى بعير ، واختلف آخرون في ازيادة على ذلك الى أن ساواه قوم أبعرة وثلثى بعير ، واختلف آخرون في ازيادة على ذلك الى أن ساواه قوم أبعرة وثلثى بعير ، واختلف آخرون في ازيادة على ذلك الى أن ساواه قوم

دية المسلم . وقال آخرون نصف دية المسلم ، وقال آخرون ثلث دية المسلم . فاحتج الموجبون في ذلك عاعائة درهم أو ستة أبعرة وثلّى بعير . بان قالوا : هـذا مجمع على وجوبه وما زاد على ذلك فختلف فيه ، وذكروا ما رويناه من طريق يو نس بن عبيد عن الحسين البصرى . قال : دية اليهو دى والنصرانى عاعائة درهم . وقال بهذا المقدار في دية الجوسي خاصة مالك والشافعي ورووه عن عان رضى الله عنه . واحتج من أوجب في ذلك نصف الدية بروايات عن بعض الصحابة وآثار من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وهي صحيفة لا تصح ، وقد اختلف الصحابة في هذا فبطل هذا القول . واحتج من أوجب في ذلك ثلث الدية وهم الشافعي وأصحابه ، بان رووا ذلك عن بعض الصحابة . وقد قلنا الن الصحابة مختلفون في ذلك فليس بمضهم عن بعض الصحابة . وقد قلنا الن الصحابة من قول الحسن آنفا . وقال في ذلك حجة دون بعض . واحتج في ذلك بعض اصحاب الشافعي بان ادعي في ذلك حجة دون بعض . واحتج في ذلك بعض اصحاب الشافعي بان ادعي انه أقل ماقيل ، وهدا المختلاف لم أوردناه من قول الحسن آنفا . وقال الحسن بعضهم – عمن يعرف الاختلاف لم نقل ذلك لشي من هدا كله . لكن لقوله تعالى : ه المسلم و لا المسلمة فوجب حطه الى ثلت الدية لك المسلم و لا المسلمة فوجب حطه الى ثلت الدية

قال أبو محمد: وهذا احتجاج فاسد البتة الأنهم يساوون بينهما في انه إن غصب المسلم مال ذمي ان يغرمه كما يغرم الذمي ماغصب، وفي قطعهما في السرقة ويحلف كل واحد منهما للآخر في الدعوى . وأيضا فقد جعلوا دية الذمي اكثر من دية يد المسلمة ومن دية عينها ، وساووه عامومة الحر المسلم ، ولا شك في ان حرمة شعرة من مسلم أعظم من حرمة كل ذمي في الارض ، فكيف عضو من أعضاء المسلم . ونجدهم قد فضلوه على المسلم في بعض المواضع . فقالوا : لا يقتل الكافر الحر اذا قتل عبدا مسلما ، فعلوه ههنا أعظم حرمة من المسلم، وهذا قول سوء تقشعر منه الجلود . ويلزمهم على هذا ان أبا جهل وأبا لهب

كاما أعظم حرمة من زيد بن حارثة وبلال بعد اسلامهما وقبل عتقهما ومعاذ الله من هذا . واعا يجب استعمال قوله عز وجل : « افنجعل المسلمين كالمجرمين ٤٠ في ان لايساوى بينهما في القود أصلا ، وأمافي الحقوق الواجبة فيما دون الاجسام والكرامة والحرمة فليس التساوى فيها تساويا في القدر . لا نه لا خلاف بين أحد في أن أحكام الاموال يستوى فيها أبو بكر والصحابة وأعل الذمة ، وبالله تعالى التوفيق . فكان الواجب أن لا بكلف الذمي غرما بعد الجزبة الاما أوجبه نص أواجماع ، وقد أوجب الاجماع المذكور عليه إما عاعائة درهم واما ستة أبعرة وثلثي بعير ، ووقع التنازع في الزيادة فلما لم يأت بشي من ذلك نص صحيح وجب ان يطرح ولا يلتفت (اليه) .

فان قالوا: بتقليد صاحب في ذلك . قيل لهم : ليس الصاحب الذي قلدتم بأولى من صاحب آخر خالفه في ذلك ، مع ان التقليد كله باطل على ما سنبينه في بابه من ديواننا هذا ان شاء الله تعالى .

فان قال قائل: انتم متناقضون في قولكم باقل ما قيل في المقادر اللازمة في الاموال والحدود وفي الاعداد كلها وترككم الزيادة الا ان وجبها نص عمع قولكم ان ما اتفق عليه في زمان ما ثم ادعى قوم ارتفاعه فان الواجب المحادى عليه والثبات على ما قد اتفق على وجوبه حتى يأنى مدعى ارتفاعه ببرهان على ما ادعى من ذلك . فهلا قلتم أنه لا يلزم هذا الحكم الامدة الرمان الذي اتفق على لاومه فيما دون الازمان والاعيان التي اختلف في لاوم ذلك فيها ولها مم كا قلتم لا نأخذ في المقادير اللازمة في الاموال والحدود والاعداد الا عا اتفق عليه دون ما اختلف فيه

قال أبو محمد فيقال له وباقه تعالى التوفيق: ان هذا شغب ضعيف وتمويه فاســد ولا تناقض بين القولين أصلا. بل ها شي واحد وباب واحد. لأ ن الاجماع على وجوب الحــكم وورود النص كالاجماع على أقل المقادير والاعداد

كلاها قد صح فيه الاجماع. ثم ان الدعوى لانتقال الحكم عما كان عليه وللزوم النص بعض مايقتضيه لفظه دون بعض كالدعوى للزيادة على أقل ماقيل من المقادير والاعداد ولا فرق. وكلا الا مرين إيجاب شرع وحكم بلا نص، وذلك لابحل انباعه. وثباتنا على ما اتفقنا على أنه واجب أوانه مباح أو انه حرام، وتركنا من فارق ما اتفقنا على وجوبه من المقادير والاعداد ولافرق. ومسقط الحق بعــد وجوبه كالزائد فيه أو الناقص منه وكالشارع غيره ولا فرق بين كل ذلك أصلا. فهوكله باب واحد كما ترى ، ولاح شغب من أراد التمويه بالفرق بين الا مرين وانما موه من موه في ذلك وغلط من غلط لا له رأى أحد الآمرين زيادةً على ما اتفق عليه ، ورأى الآخر خروجا عما اتفق عليه ، فظن أنهما بابان مختلفان فاخطأ في ذلك بل هو كله باب واحد . لا نه كله ممن خالفنا خروج عما اتفق عليه بلا دليل، ومفارقة ما أجمع عليـــه بلا برهان ، وهوكله في مذهبنا نحن باب واحد. لا نه كله منا ثبات على ما اتفق عليه، واروم لما صح الاجماع فيه وامتناع من مفارقته وبالله تعالى التوفيق. وأيضًا فأنه لم يقل قط مسلم أن النبي صلى الله عليه وســلم أذا حكم اليوم بحكم ما ان هـذا الحكم لايلزم الناس غدا الا باستئناف برهان مجدد. بل الامة كلها مجمعة عـلى وجوب حكم النص وتماديه الى يوم القيامة ، وكذلك حكمه عليه السلام على زان أو سارق هو حكم منه على كل زان أو سارق الى يوم القيامة . وهكذا كل ما حكم به النص في عين ما هو حكم في نوع تلك المين أبداً ﴾ ولوكان خلاف ذلك \_ و نعوذ بالله من هذا الظن \_ لبطلت لوازم نبوته صلى الله عليه وسلم في الزمان الآتي بعده . وهذا كفر من معتقده ، فصح أن حكمه صلى الله عليه وسلم في زمانه حكم باق في كل زمان أبد الابد، ولم يقل قط مسلم أنه صلى الله عليه وسلم أذا حكم بأخذ درهم أو ضرب عشرة أسواط أو إبجاب ركعتين أو صوم يوم ، انه يجب بذلك آخذ درهمين وضرب عشرين سوطا أو إيجاب أربع ركمات وصوم يومين ، بل هذه حدود الله تمالى التى حرم تمديها وأخبر أن متمديها مرف الظالمين بقوله تمالى : « ومن يتعبد حدود الله فقد ظلم نفسه » . فهذا فرق أوضح من الشمس لا يراها العميان ، وقد تغيب عن بعض الاماكن فى بعض الاوقات ، وهذا برهان لا يغيب نوره أبدا وبراه كل ذى عقل وحسسليم ممن خوطب بالديانة ، وأيضا فان أقل ماقيل حق ويقين ، لابه اجماع وخصمنا موافق لنا على وجوبه ، والزيادة عليه شك ودعوى وظن ، ولا يحل رفع اليقين بالشك ولاترك الحق بالظن ، ولا مفارقة الواجب بالدعوى . وقد حرم الله تمالى ذلك إذ يقول عز وجل : « ان يتبعون الا الظن . وان الظن لا يغنى من الحق شيئاً » . وفيا ذكر فا كفاية لمن له عقل و فصح نفسه ، وبالله تمالى التوفيق

فان قال قائل: أنم تقولون ان الاجماع والنص اصلان، والعمل بهما فرض، وأنتم تأخذون في النص بالوائد أبدا ولا تأخذون بالمتيقن عليه، و تأخذون في الاجماع بأقل ماقيل وهو المتفق عليه، فكيف هذا ?

فالجواب وبالله تمالى التوفيق: ان الاجماع راجع الى النصوالى التوفيف كا بينا في أول الكلام في الاجماع، وإنما أخذنا به لا به نقل العمل أو افرار على امر معلوم علمه عليه السلام فافره ولم ينكره. وليس اختلاف الموجبين للمقادير المختلفة في الاحكام نقلا لشي من ذلك ، واعما هو ان ماعدم أن يقوم عليه دليل نص فاما وأى من قائله أو قياس أو تقليد، وكل ذلك باطل ودعوى بلا دليل فلذلك لوم تركه ، وأما الزيادة في النص من أحد الرواة فهو نقمل صحيح والا خذ بالنقل الصحيح واجب ، والسبب الموجب لقبول الزيادة من العدل في الرواية هو السبب نفسه الموجب لقبول أقل ماقبل في الاجماع ، اعا ذلك قبول ماصح من النقل فقط . وأما ما اختلف فيه ولم يأت أحد من المختلفين فيه بنص فليس نقلا، والسبب المائع من قبول التقليد

هو السبب المانع من قبول مازاده قائل على ما اتفق عليــ هو وغيره من العلماء باجمهم دون دلبل يأتى به يوجب زيادته مازاد وهوكله تقليد

وقد قال بعض الشافعيين: محتجاً في أُخذ الشافعي رحمه الله في دية اليهودي والنصراني بانها ثلث دية المسلم ، بان ذلك أقل ماقيل

قال أبو محمد: وليس كذلك وقد روينا عن بونس بن عبيد عن الحسن: ان دية النصراني واليهودي نماعائه درهم، وقد صح عن بعض المتقدمين انه لادية له ، فليس ثلث الدية أقل ماقيل . وأما يحن فانا نقول انه لادية لذمي أصلا لابهودى ولانصراني ولامجومي اذا قتله مسلم خطأ أو عمداً ، وان قتله ذمي فديته عندنا يهودياكان أو نصرانيا أومجوسيا أقل ماقيل، وهو نمانمائة درهم أو ستة أبعرة وثلثا بعير، وبرهاننا على ذلك أن الله تعالى انما ذكرقبل الخطأ والدية فيه ان كان المقتول مؤمنا، هذا هو نص الآيات الواردات في ذلك ، فلم يذكر الله تمالى لذى دية . وقال عليه السلام : من قتل له قتيل فأهله بين خيرتين اما أن يأخــ ذوا الدية واما أن يستقيدوا . أو كما قال عليــ السلام . و نهى عليه السلام أن يقتل مؤمن بكافر فبطلت الدية ان قتله مسلم ، لأنه عليه السلام أنما جعل الدية في العمد حيث يكون الخيار فيها أوفي القود، وليس ذلك بين المؤمن والكافر لكنه بين الكفار فيابينهم وبين المؤمنين فيابينهم، فصح قولنا وبالله تعالى التوفيق . \_ وحرام أخذ شي من مال مسلم إلا بنص أو اجماع. واما ان قتل ذمي مسلما عمداً فقد بطلت ذمته ولابد من قتله وأخذ ماله كله ، ولا رأى في ذلك لولى المقتول ولا دية ، وحديث عبد الله بن سهل ثابت العمل وليس فيه ذكر ان الدية التي ذكر عليــه السلام كانت في عمد إذ قد يقتلونه خطأ ، ولا في قوله عليه السلام في ذلك الحديث: أتقسمون على رجل ? فيسلم برمّته أنه لو أسلم لكان فيه لولى المقتول خيار ، فلا يجوز النزيد في الحديث ماليس فيــه . وسورة براءة مبينة لاحكام أهل الذمه التي

## لايجوز تمديها وهي ناسخة لكل ماكان قبلها

وقد احتج بعض الموافقين لنا في هذا الفصل بان قال: يقال لمن قال قد اتفق على وجوب حكم مافي هذه المسألة ، فلا نبراً من ذلك الحسكم الا باجاع اخر على البراءة منه . قال فيقال له : لوشهد عدلان على أن زيداً غصب مالا من عمرو ولم يثبت قدر ذلك المال ، للزم على قولكم أن بقال للمشهود عليه قد ثبت عليك حق فلا تبرأ حتى يقر المفضوب منه ببراء تك من كل حق له عندك فلما أجمع الناس بلا خلاف على انه لا يقال له ذلك ، لكن بقال له قد ثبت قبلك حق ما فاقر عما شئت و احلف على ما أنكرت ، ولا يلزمك غير ذلك صحح قولنا باقل ماقيل ، و بطل اعتراضكم و بالله تعالى التوفيق

واحتج أيضا بان قال \_ من الدليل على الأخذ باقل ماقيل: ان شاهدين لو شهدا على زبد انه سرق وقال أحدهما ربع دينار وقال آخر بل سدس دينار، فانه يؤخذ باقل ما اتفقا عليه فلا يقطع ولا يغرم الا سدس دينار، فقط

قال أبو محمد: وها قان حجتان تلزم أصحاب الفياس وليست مما نرضى أن نحتج به ، وانحا اعتماد فاعلى البراهين الضرورية التى قدمنا وبالله تعالى نعتصم . وقال هذا القائل أيضا: ان المقدرين اذا اختلفا فى تقدير السلمة فاننا فأخذ عا اتفقا عليه . قال فان قال لنا قائل : فلم تأخذون بالزيادة فى الخبر عن النبى صلى الله عليه وسلم ? وتقولون عند هذا الزائد علم لم يكن عند من لم يأت بتلك الزيادة . فهلا قلتم وعند هذا المقدر الزائد علم لم زائد بقيمة هذه السلمة فيلا أخذتم به ؟

قال أبو محمد: وهذا الذي اعترض به على القائل بماذكر فا اعتراض فاسد . لكنا نقول الجواب عن هذا: ان تقدير المقدار ليس من باب الخبر في الدين لا ن الخبر نقل عن مشاهدة يوجب حكاعلى الناس كلهم ، وتقدير المقدار انما هومن باب الشهادة التي لا يقبل فيها الا اثنان أو واحد مع يمين الطالب ، فلو

كان مع هذا المقدار الزائد آخر عدل يشهد بتلك الزيادة لا خذنا بها ، وان كان ذلك فيما يؤخذ فيه باليمين مع الشاهد حلف المشهود له مع ذلك المقدر الرائد ، واستحق الزيادة ، وبالله تعالى التوفيق

قال أبو محمد: والذي نقول به و بالله تعالى التوفيق. أن الله تعالى قال : « ليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ماتعمدت قلوبكم ، ثم أوجب تعالى الدية فى قتــل المؤمن خطأ فهى لازمة المؤمن، والذمى بعموم الخطاب ولزوم الدين لكل انسى وجنى ، ولم يأت نص بايجاب دية لذمى ان قتل خطأفهو معفو عنه جملة أصابه مسلم أو ذمى . وصح عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال : من قتــل له قتيل فاهله بين خيرتين ، اما أن يودى واما أن يقاد. أوكلام هذا معناه. وصح أنه عليه السلام قال: لايقتل مسلم بكافر فصح أن الدية لاتجب فى العمد الاحيث يجب التخيير فيها بين الدبة وبين القود، وليس ذلك في قتل المسلملذمي أصلا. فبطل أن يكون على المسلم دية في الذمي لافي عمد ولا فى خطأً ، فان قتل الذمى ذميا فهو داخل فى هذا الخطاب والقود بينهما أو الدية ، وليسالا أحد القولين . إما ما اتفق على وجوبه كما قال الحسن ، وإما الدية التي قضي بها رسول الله صلى الله عليه وسلم في المسلم . فنظرنا في قول الحسن فوجـدناه لاينسند أصلا ولا وجه له ، فسقط. ولاندرى أيضا هل أجمع على مقددار ذلك أم لا أبل لعل من العلماء من قال لادية لذمي أصلا ، ولعل فى العلماء من يقول باقل بما قال الحسن فسقط هذا القؤل. ووجدنا الله يقول : «وان احكم بينهم بما أنزل الله ». فصح ان دية الذمي على الذمي كـدية المسلم على المسلم، ولسنا في ذلك جاعلين لهم كالمسلمين حاشا لله من ذلك ، لكن محسكم بينهـم بالحسكم بين المسلمين. كما أمر الله تعالى ونحن وهم نقتل الذمي بالذمي كما نقتله بالمسلم، وليس هذا مساواة للمسلم بالمجرم، وبالله تعالى التوفيق وحسبنا الله ونعم الوكيل

## الباب الخامس والعشروب

### في ذم الاختلاف

قال أبو محمد: قال قوم هذا مما يسم فيه الاختلاف

قال أبو محمد: وهذا باطل والاختلاف لايسم البتة ولا يجوز لما نذكره بعد هذا ، وأنما الفرض علينا اتباع ما جاء به القرآن عن الله تعالى الذي شرع لنا دين الاسلام ، وما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي أمره الله تعالى ببيان الدين . فقال تعالى: « لتبين للناس مانزل اليهم ». ولامزيد . وقال تعالى: ٥ اليوم اكمات لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ٥ . فاصح في النصين أو أحدها فهو الحق، ولا يزيده قوة أن تجمع عليه أهل الارض ولا يوهنه ترك من تركه ، فصح ان الاختلاف لا يجب ان يراعي أصلا. وقد غلط قوم فقالوا: الاختلاف رحمة . واحتجوا عاروى عن النبي صلى الله عليه وسلم:

أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم

قال أبو محمد: وهـذا من أفسد قول يكون ، لا نه لو كان الاختـلاف رحمة لكان الاتفاق سخطا . وهـ ذا مالا يقوله مسلم ، لأنه ليس الا اتفاق أواختلاف وليس الارحمة أو سخط ، وأما الحديث المذكور فباطل مكذوب من توليد أهل الفسق لوجوه ضرورية . أحدها انه لم يصبح من طريق النقل. والثانى انه صلى الله عليه وسلم لم يجز أن يأمر بما نهى عنه وهو عليه السلام قد أخبر أن أبا بكر قد أخطأ في تفسير فسره ، وكذب عمر في تأويل تأوله فى الهجرة ، وكذب اسيد بن حضير فى تأويل تأوله فيمن رجع عليه سيفه وهو يقاتل ، وخطأ أبا السنابل في فتيا أفنى بها في العدة ، وقد ذكرنا هذا المعنى في باب ابطال التقليد من كتابنا هذا مستوعبا فاغنى عن ايراده ههنا ،

وفيا ذكر فاكفاية . فن المحال الممتنع الذي لا يجوز البتة ، أن يكون عليه السلام يأمر باتباع ماقد أخبر أنه خطأ ، فيكون حينئذ أمر بالخطأ تعالى الله عن ذلك ، وحاشا له عليه السلام من هذه الصفة ، وهو عليه السلام قد أخبر أنهم يخطئون ، فلا يجوز أن يأمر فا باتباع من يخطئ الأأن يكون عليه السلام أراد نقلهم لما رووا عنه فهذا صحيح ، لانهم رضى الله عنهم كلهم ثقات ، فمن أيهم نقل فقد اهتدى الناقل . والثالث ان النبي صلى الله عليه وسلم لايقول الباطل ، بل قوله الحقو تشبيه المشبه للمصيبين بالنجوم تشبيه فاسد ، وكذب ظاهر لانه من أراد جهة مطلع الجدى فأم (جهة) مطلع السرطان لم يمتد ، بل قد ضل ضلالا بعيدا ، وأخطأ خطأ فاحشا ، وخسر خسرانا مبينا . وليس كل النجوم يهتدى بها فى كل طريق ، فبطل التشبيه المذكور ، مبينا . وليس كل النجوم يهتدى بها فى كل طريق ، فبطل التشبيه المذكور ، ووضح كذب ذلك الحديث وسقوطه وضوحا ضروريا .

قال أبو محمد: وقد ذم الله تعالى الاختلاف فى غير ما موضع من كتابه. قال الله عز وجل: « وان الذين اختلفوا فى الكتاب لى شقاق بميد » . وقال تعالى : « فبمث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيها اختلفوا فيه وما اختلف فيه الا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البيئات بغيابينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق باذنه » وقال تعالى مفترضا للاتفاق وموجبا رفض الاختلاف : « يأيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تمون الا وأنتم مسلمون واعتصموا مجبل الله جيما ولا تفرقوا الله حق تقاته ولا تمون الا وأنتم مسلمون واعتصموا مجبل الله جيما ولا تفرقوا » الآية الى قوله تعالى : « كذلك يبين الله لهم آياته لملكم تهتدون » وقال تعالى : « ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات وأولئك لهم عذاب عظيم » فصح أنه لاهدى فى الدين الا ببيان الله تعالى لا ياته وان التفرق فى الدين حرام لا يجوز » وقال تعالى : « أن اقيموا الدن ولا ببيان ولا تنازعوا فتفسلوا و تذهب ريحكم » وقال تعالى : « أن اقيموا الدن ولا

تتفرقوا فيه »وقال تعالى: «وان هذا صراطي مستقيا فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون» وقال تعالى : ﴿ إِن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعا لست منهم في شي " وقال تعالى: ﴿ ولوكان من عند غير الله لوجدوا فيه اختـ لامًا كثيرا » حدثنا عبد الله بن يوسف ما احمد بن فتح فا عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد فا احمد بن على فا مسلم بن الحجاج ثنا أبو كامل فضيل بن حسين الجحدرى نا حماد بن زيد ثنا ابو عمران الجوبى قال: كتب الى عبد الله بن رباح الانصارى ان عبد الله بن عمر وقال: هجرت الى رسول الله صلى الله عليــه وســلم يوما فسمع اصوات رجلين اختلفا في آية ، فخرج علينارسول الله صلى الله عليه وسلم يعرف في وجهه الغضب فقال : لا إنما هلك من كان قبلكم باختلافهم في الكتاب، حدثنا عبدالرحمن بن عبد الله ثنا ابو اسحاق البلخي ثنا الفريري ثنا البخاري ثنا ابو الوليد هو الطيالسي ثنا شعبة اخبرى عبد الملك بن ميسرة قال سمعت النزال بن سبرة قال سمعت عبد الله بن مسمود قال سمعت رجلا قرأ آية سمعت من رسول الله صلى عليه وسلم خلافها ، فأخذت بيده فاتيت به رسول الله صلى الله عايه وسلم فقال : كلاكما محسن. قال شعبة أظنه قال « لاتختلفوا قال من قبلكم اختلفوا فهلكوا » حدثنا محمد بن سعيد ثنا احمد بن عون الله ثنا قاسم بن اصبغ نا محد بن عبد السلام الخشني ثنا بندار ثنا غندر ثنا شعبة عن عبد الملك بن ميسرة عن النزال عن ابن مسمود عن النبي صلى الله عليه وسلم بهذا الحديث وذكر شعبة في آخره قال حدثني مسعر عنه فرفعه الى ابن مسمود عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ﴿ وَلا تختلفوا ﴾ حدثنا عبد الله بن وسف ثنا احمد ابن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد ثنا احمد بن على ثنا مسلم ثنا عبيد الله بن معاذ ثنا ابي ثنا شعبة عن عمد بن زياد سمع ابا هربرة عن · النبى صلى الله عليه وسلم قال : « ذرونى ماتر كتكم ناعا هلك الذبن من قبلكم بكـ ثرة مسائلهـم واختلافهـم على انبيائهم » وبه الى مسلم ثنا بحيى بن يحيى واسحاق بن منصور واحمد بن سهيد بن صغر الدارمى قال يحيى انا أبو قدامة الحارث بن عبيد وقال اسحاق ثنا عبد الصمد هو ابن عبد الوارث التنورى ثنا همام وقال احمد ثنا حبان نا ابان قالوا كلهم ثنا ابو عمران الجونى عن جندب بن عبد الله البلخى (١) عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال: « اقرق القرآن ماائتلفت عليه قلوبكم فاذا اختلفتم فقوموا » وبه الى مسلم حدثنى زهير بن حرب ثنا جرير عن سهيل بن ابى صالح عن ابيه عن ابى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ان الله تمالى يرضى لكم ثلاثا ويكره لكم ثلاثا ، فيرضى لكم أن تعبدوه ولاتشركوا به شيئا ، وأن واضاعة المال »

قال ابو محد: ففي بعض ماذ كرنا كفاية لان الله تمالى نص علي ان الاختلاف شقاق ، وابه بغي ، ونهي عن التنازع والتفرق في الدين وأوعد على الاختلاف بالعذاب العظيم ، وبذهاب الربح ، وأخبران الاختلاف تفرق عن سييل الله ، ومن عاج عن سبيل الله تعالى فقد وقع في سبيل الشيطان قال تعالى: « قد تبين الرشد من الغي » وقد نص تعالى على ان الاختلاف ليس من عدده ومعنى ذلك انه تعالى لم يرض به ، وانحا أراده تعالى أرادة كون ، كما أراد كون الكفر وسائر المعاصى \* فان قال قائل ان الصحابة قد اختلفوا وأفاضل الناس أفيلحقهم هذا الذم ? قيل له وبالله تعالى التوفيق : كلا ما يلحق أولئك شيء من هذا ، لان كل اسى منهم نحرى سبيل الله ووجهة الحق فالخطئ منهم من هذا ، لان كل اسى منهم نحرى سبيل الله ووجهة الحق فالخطئ منهم ما جور أجرا واحدا لنيته الجميلة في ارادة الخير ، وقد رفع عنهم الاثم في خطئهم لانهم لم يتعمدوه ولاقصدوه ، ولااستهانوا بطلبهم،

<sup>(</sup>١) وفي نسخة البجلي

والمصيب منهم مأجور أجربن وهكذا كل مسلم الى يوم القيامة فيما خنى عليه من الدين ولم يبلغه ، وأنما الذم المذكور والوعيد الموصوف ، لمن ترك التعلق بحبل الله تعالى الذى هوالقرآن وكلام النبى صلى الله عليه وسلم بعد بلوغ النص اليه ، وقيام الحجه به عليه و تعلق بفلان و فلان مقلدًا عامدًا للاختلاف ، داعيا الى عصبية وحمية الجاهلية ، قاصدا للفرقة ، متحريا في دعواه برد القرآن والسنة اليها، فان وافقها النص أخـذبه، وان خالفها تعلق بجاهليته وترك القرآن وكلام النبي صلى الله عليه وسلم فهؤلاءهم المختلفون المذمومون. وطبقة آخرى وهم قوم بلغت بهم رقة الدين وقلة التقوى الى طلب ماوا فق اهواءهم فى قول كل قائل فهم يأخذون ماكان رخصة من قول كل عالم مقلدين له غير طالبين ما اوجبه النص عن الله تمالى ، وعن رسوله صلى الله علية وسلم . فان قال قائل ، فاذ لا بد من مواقعة الاختلاف فكيف التخلص من هذا الذم الوارد في المختلفين ، قيل له وبالله تمالى التوفيق قد علمنا الله تعالى الطريق في ذلك ، ولم يدعنا في لبس وله الحمد فتال تعالى : « وان هــذا صراطي مستقيا قاتبعوه ولاتتبموا السبل فتفرق بكم عن سبيله » وقال تعالى : « واعتصموا بحبل الله جميما ولاتفرقوا » وقال تمالى: « فان تنازعتم فى شى ودوه الى الله والرسول ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ، فاذا وردت الاقوال فاتبع كلام الله تعالى ، وكلام نبيه صلى الله عليه وسلم الذى هو بيان عما أمرنا الله تعالى به ، وما أجمع عليه جميع المسلمين ، فهـ ذا هو صراط الله تعالى وحبسله الذى اذا تمسكت به أخرجك من الفرقة المذمومة، ومن الاختلاف المكروه، إن كنت تؤمن بالله واليوم الآخر كا قال الله تمالى. وهذا هو الذى أجمع عليه جميع أهل الاسلام قدعا وحديثا ، فانه لم يكن قط مسلم الا ومن عقده وقوله ان كلام الله تمالى وكلام رسوله عليه السلام فرض قبوله ، وانه لايحل لاحد معارضته بشي من ذلك ولامخالفته ، وبقيت سائر الاقوال

المآخوذة من تقليد فلان وفلان ومن القياس ومن الاسـتحسان، وهي الاختـ المذموم الذي لا يحل انباعه ، فن تركها. فقـ د ترك الاختلاف ، وأصحاب أولئك الأقوال كلها مأمورون بتركها والرجوع الى حبل الله تعالى وصراطه ، فاذا تركوها فقد تركوا الاختـلاف والفرقة ورجموا الى الفرض عليهم من الاتفاق اللازم ، ولهذا قلنا بفسخ قضاء كل قاض قضى به بخلاف النص ، وسواء قال به طوائف من العلماء أولا . قال الله عز وجل : « ولا يزالون مختلفين الا من رحم ربك ولذلك خلقهم » فاستثنى تعالى من رحم من جملة المختلفين ، وأخرج المرحومين من جملة المختلفين وعديدهم ، ومن ظن أن قوله تعالى • ولذلكخلقهم » أنه يعنى وللرحمة خلقهم ، وأرادوا بذلك استباحة الاختــلاف، فهو في غاية الفساد ببرهانين ضروريين: أحدهما أن الله تعالى استثنى من رحم فاخرجـــهم من جمـــلة المختلفين ، فلو أنه تعالى خلق المختلفين للرحمة لاستثنى المرحومين من أنفسهم ، ولا خرجهم من جملة أنفسهم وهذا باطل لا يجوز، ومحال في الكلام لا يفهم، والـبرهان الثاني: أن المختلفين موجودون، وكل موجود على حالة ما، فلا شك عند كل مسلم أنه تعالى انما خلقه ليكون على تلك الحالة ، وصح يقينا بلا مرية أنه للاختـلاف الذي هم عليه بالميان خلقهم ، الا أن يقول قائل أن الضمير الذي في خلقهم وهو الهاء والميم راجع الى من رحم ، فيكون المراد حينئذ استثناء المرحومين من جملة المختلفين ، وأن أولئك الذين اعتصموا بحبل الله تعالى للرحمة فهذا صحيح لا شك فيه ، وذم الاختلاف وخروجه من الرحمة باق بحسبه ، وممن قال بهذا من السلف الصالح: عمر بن عبد العزيز، ومالك بن أنس كا كتب الى المهلب عن ابن مناسى عن ابن مسرور عن يونس بن عبد الأعلى أخبرنى ابن وهب أخبرنى عبد الله بن يزيد عن المسمودي قال: سمعت عمر بن عبد العزيز قرأ هذه الآية د ولا يزالون مختلفين الامن رحم ربك ولذلك خلقهم ٥ قال : خلق أهل رحمته أن

لا يختلفوا قال ابن وهب: وسمعت مالكا يقول فيها: الذين رحمهم لم يختلفوا. قال أبو محمد: معنى قولنا الاختلاف فى الدين غير جائز، انما هو أن طاعة أمر الله تعالى وأمر رسوله صلى الله عليه وسلم لا يجوز خلافها البتة وليس فيها جاء من عند الله تعالى على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم تخالف انما هو محكم أو خاص من جملة مخصوصة ، منها أو ناسخ ومنسوخ فقط: واذ لا حق الا فيها جاء من عند الله على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم . خلاف الحق لا يحل ، هذا أمر لا يخنى صوابه على أحد كما أن الثلاثة أكثر من الاثنين وبالله تمالى التوفيق

#### الباب السادس والعشرون

### في أن الحق في وأحد وسائر الاقوال كلها باطل

قال أبو محمد على بن احمد: ذهبت طائفة الى أن كل مجتهد مصيب، وأن كل مفت محق فى فتسياه على تضاده، واحتجوا بما روى عن عثمان رضى الله عنه اذ سـئل عن الجمع بين الاختسين بملك اليمين فقال: أحلتهما آية، وحرمتهما آية

قال أبو عمد: ولا حجة لهم فى ذلك لوجوه أحدها ، أن قول عمان وقول كل أحد دون النبى صلى الله عليه وسلم لا يلزم قبوله الا بموافقة نص قرآن أو سنة له أو اجماع ، والثانى أن كل ما يأتى بعد هذا إن شاء الله عز وجل من البراهين فى اثبات أن الحق فى واحد مبطل لتأويلهم الفاسد ، وهى دلائل كثيرة جمة ، والثالث أن عمان لم يرد ما ذهبوا اليه من كون الشي حراما حلالا مما فى وقت واحد ، على انسان واحد ، فهذا غاية المحال الممتنع ، وانحا أراد أنه لم يلح له فيها حكم يقف عليه ، لا نه رأى قوله تعالى : « أو ما ملكت

أيمانهم فانهم غير ملومين » ورأى قوله تعالى: « وأن تجمعوا بين الاختين » فلم يبن له أى الا مرين تغلب ، فاخبر عن ظاهر الآية الواحدة أنها قد تحتمل أن تكون محللة لهما مخصوصة من الاخرى وأن ظاهر الثانية قد يحتمل أن يكون محرما لهما ، مخصصا من الاخرى فوقف فى ذلك ، واحتجوا بقوله عليه السلام « اذا اجتهد الحاكم فاخطأ فله أجر »

قال أبو محمد: وهذا من طريق ما احتج به من لا يمقل ولا يحل له الكلام في العلم، لان نصالحديث بكلامه عليه السلام أن المجتهد يخطئ ، واذا أخطأ فهذا قولنا لا قولهم ، وليس مأجورا على خطئه ، والخطأ لا بحل الا تحذ به لكنه مأجور على اجتهاده الذي هو حق ، لا نه طلب للحق ، وليس قول القائل برأبه اجتهاداً ، وأما خطؤه فليس مأجورا عليه ، لكنه مرفوع الاثم بقوله تمالى : « وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم ، واحتجوا بالصواب في اختلاف القراآت ، وبالاشياء المباحات في الكفارات وأنها كلها حق على اختلافها

قال أو محمد: وهذا لاحجة لهم فيه ، لانالقر اآت المختلفة ليست متنافية ونحن لم ننكر الصواب فيما لا يتنافى ولا فيما أمر به تعالى ، وإنما أنكرنا أن يكون قول القائل لحم السبع لغير المضطر حلال حقا ، ويكون قول القائل لحم السبع على غير المضطر حرام حقا ، فيكون الشي حراما حلالا ، طاعة معصية مأمورا به منهيا عنه فى وقت واحد ، لانسان واحد ، من وجه واحد ، فهذا الذى نفينا وأبطلنا ، وهذا لا يسع فى عقل من له مسكة من عقل ، لانه غاية الامتناع الذى لا يتشكل فى النفس فضلا عن أن يطاق استعاله . واختلاف القراآت التى ذكروا مشل بسم الله الرحمن الرحميم يقرأ بها بعض القراء فى أوائل السور ، ويستقطها بعضهم ، فكل ذلك مباح ، من أسقطها فقد أبيح له ومن قرأها فقداً بيح له ، وكذلك المخير فى كفارة الايمان ، هى العتق والاطعام ومن قرأها فقداً بيحله ، وكذلك المخير فى كفارة الايمان ، هى العتق والاطعام

والكسوة ، فليس شي من ذلك متنافيا ، وأيها فعل المرء فقد فعل ما أبيح له ، ولم يقل أحد أنه لو فعل الوجه الذي ترك لكان مخطئا ، وهذا غير ما اختلفنا فيه ، لانه قد تكون أشياء كثيرة مباحة ، وغير بمكن أن يكون شي واجبا تركه ، وواجبا فعله على انسان واحد ، في وقت واحد ، وهذا فرق لا يشكل الا على جاهل ، وأحتجوا أيضا بان قالوا : قد روى أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر إثر غزوة المخندق لا يصلى أحد العصر الا في بني قريظة فصلى قوم العصر اذ دخل وقتها قبل أن يبلغوا بني قريظة ، وقالوا : لم يرد منا هذا ، وأخرها آخرون حتى صلوها في بني قريظة مع الليل ، فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فلم يعنف أحدى الطائفةين

قال أبو عمد: وهذا لا حجة لهم فيده ، لان الجهد المخطى لا يمنف وكانت صلاة من صلى أمراً قد فات فلا وجه لتعنيفهم ولكن الصواب بلا شك فى فعل أحدى الطائفتين ، ولوكنا معهم ماصلينا العصر الا فى بنى قريظة معه ولو نصف الليل ، وقد ذكرنا أيضا الكلام فى هذا الحديث فى بالركلام فى هذا الحديث فى بالرجوب فى الا وامر الواردة فى القرآن والحديث ، وحملها على ظاهرها ، وعلى الوجوب والقور فى قرب آخر ذلك الباب قبل فصل منه ترجمته كيفية ورود الا وامر حدثنا النباتى نا ابن عون الله نا قاسم بن اصبغ ثنا الخشنى نا بندار ثنا ابن أبى عدى ثنا شعبة عن مخارق بن عبد الله عن طارق بن شهاب قال جاء رجل أبى عدى ثنا شعبة عن مخارق بن عبد الله عن طارق بن شهاب قال جاء رجل الى النبى صلى الله عليه وسلم قال : إنى أجنبت في مقال : أصبت ، وقال : أصبت ، وقال : أصبت

قال أبو محمد: وهدذا كالأول سواء سواء ، لان كل مجهد معدور ومأجور ، لان الذي سأل أولا لم يكن عنده أمر التيمم بلا شك ، ومن هذه صفته فحكمه أن لا يصلى أصدلا وهو جنب حتى يتطهر ، والثاني كان عالما بالتيمم فأدى فرضه كما يلزمه ، فكان حكمهما مختلفا لا متفقا ، وكلاها أصاب

وجه العمل فيما عليه بقدر علمه ، ولم ننكر هــذا ، انما أنكرنا أن يكون الشيء حقا باطلامن وجه واحد فى وقت واحد ، وقالوا انكان مخالفكم مخطئا ففسقوه كما يفسق الخوارج

قال أبو محمد: فالجواب وبالله تعالى التوفيق ، إننا لا نفسق الخوارج ولا غيرهم ، ولكنا نقول من قامت عليه الحجة بحديث لا معارض له ، أو آية لا معارض لها ، أو برهان ضرورى فتمادى على قوله المخالف للحق ، أو تناقض فاحتج في مكان مما لا يصح مثله في غير ذلك المكان ، وبنى عليه ذلك فتمادى على قوله الفاسد في فتيا في شي من الفقه أو في اعتقاد ، فهو فاسق وكل ذلك سواء ، وهذا ابن عباس يقول بتخليد القاتل ، فمن فسق القائلين بانفاذ الوعيد فليبدأ بتفسيق ابن عباس ، ومن فسق ابن عباس فهو والله الفاسق حقا ، وابن عباس البر ابن البر ، الفاضل ابن الفاضل ، رضى الله عنهما ، واحتجوا عا روى عن النبي صلى الله عليه وسلم : « أصحابي كالنجوم »

قال أبو محمد: وقد تقدم ابطالنا لهذ الحديث، وبينا أنه كذب في باب ذم الاختلاف من كتابنا هذا فاغنى عن ترداده، واحتجوا باختـلاف الصحابة وأنهم لم ينقض بعضهم أحكام بعض ولا منعوا مخالفهم من الحـكم بخلافهم

قال أبو محمد: وهذا لاحجة لهم فيه ، لا بهم قد أنكر بعضهم على بعض الاختلاف في الفتيا كانكارهم غيرذلك ، وقد قال ابن عباس: من شاء باهلته عند الحجر الاسود في العول في الفرائض ، وفي تخليد القاتل. وقال: أما تخافون أن يخسف الله بكم الارض ، أقول لكم : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . وتقولون قال أبوبكرو عمر . وقال ابن عباس: أأنتم أعلم أم الله تعالى الله يقول « إن امرؤ هلك ليس له ولدوله أخت فلها نصف ما ترك » فقلتم أنتم لها نصف ما ترك وإن كان له ولد ، وهدا ابن عمر يقول اذ أمر بالمتعة في الحج فقيل له : أبوك نهى عنها ، فقال : أيهما أولى أن يتبع ، كلام الله في الحج فقيل له : أبوك نهى عنها ، فقال : أيهما أولى أن يتبع ، كلام الله

أوكلام عمر ؟ وهذا عمر ان بن الحصين يقول في نهى عمر عن المتعة في الحج: نزل ما القرآن، وعملناها مع النبي صلى الله عليه وســلم قال فيها رجل برأيه ماشاء ، وهذا ابن الربيريقول لابن عباس في متمة النساء: لمن فعلتها لارجمنك فجرب إن شئت ، وهذا عمرقد فسخ بيـم أمهات الاولاد وردهن حبالى من تستر، وفسخ فعل أبى بكر في استرقاق نساء المرتدين، وكان يضرب على الركمتين بعدالمصر، وكان طلحة وأبو أيوب وعائشة بصلونهما، وتستربهما أبو أيوب وأبو طلحة مدة حياة عمر ، فلما مات عاوداهما ، وقال ابن مسعود إذ صمم فتيا أبى موسى الاشـمرى في ابنة وابنة ابن وأخت ، ثم قال عن ابن مسعود: أنه سـيوافقني في هذا فقال ابن مسعود: لقد ضللت اذا وما أنا من المهتدين . فجعل الفتيا بالخطأ ضلالا وخلافا للهدى ، وهذا أكثر من أن يحاط به الا في سفرضخم جدا ، فبطلما احتجوا بهمن ذلك وبالله تعالى التوفيق واحتجوا بقوله عليه الـــــلام: ﴿ إِنَّكُمْ تَختصمون الى وانما أنا بشر ولمل أحدكم أن يكون ألحن بحجته من الآخر فاقضىله على نحو ما أسمع فمن قضيت له بشي من حق أخيه فلا أخذه فانما أقطع له قطمه من النار ، أو كما قال عليه السلام كال أبو محد: وهذا لا حجة لهم فيه ، بل هو حجة عليهم ، لا ن النبي صلى الله عليه وسلم فعلما أمن به من الحكم الظاهر من البينة أو اليمين ، وأخبر الناس أن ذلك لا يحل حراما ولا يحرم حلالاولا يحيل شيأ عن وجهه فلوكان حكم أحد من الحكام حقا، وأن كل ماخالفه حقا، لكان ذلك حكم النبي صلى الله عليه وسلم، ولكاذهذا بيان واضح في أن الحق في واحد، وأن ما خالفه خطأً ، وحكم النبي صلى الله عليه وسلم في الظاهر بان المال تريدهو غير وجوب كون ذلك المال ملكا على الحقيقة لريد، فهما شيئان متغايران، واذاكانا كذلك فن الممكن أن يكون أحدهاحقا ، والآخر باطلا ، فبطل احتجاجهم بذلك في كون الحق في وجهين مختلفين ، بل قد أخبر عليه السلام أن الحق حق

وأن حكمه لا يحيـله عن وجهه ، ولا يوجب إحلال المقضى به لغير صاحبه ، قان قالوا مشاغبين: أحكم رسول الله صلى الله عليه وسلم في ظاهر الأمر بما نهى عن أخذه في الباطن حكم بحق ، أو حكم بباطل ، فإن قلتم بباطل كفرتم وإن قلتم بحق فهو قولنا 6 قلمنا لهم وبالله تعالى التوفيق: لا يحل لمسلم أن يظن أن النبي صلى الله عليه وسلم يحكم بباطل وهو يعلم أنه باطل، ومن أجاز هذا أو ظن جوازه فهو كافر حلال الدم والمال ، والـكن القول أنه صلى الله عليه وسلم ما حكم بشهادة الشهود واليمين الا بحق مقطوع على انه حق كما أمره الله عز وجل ، وأمر المحكوم له بخلاف ما هو في باطنه حق بان لا يأخذه ، ثم نقول: إنه قد صح يقينا أنه عليه السلام يحكم بماهو عنده حق فيوافق خلاف ما أمره الله تعالى به وهذا لا يسمى باطلا، ومن سمى هذا باطلا فهو كافر ، وذلك نحو سلامه عليه السلام في الظهر أوالعصر بالمدينة من ركعتين ، أو من ثلاث، وإعراضه عن الأعمى، فنزل ذلك من القرآن ما نزل ورسول الله صلى الله عليه وسلم أنما قصد في كل ذلك ما هو حق عنده ، ولم يكن ذلك عند الله تعالى كـذلك، فصح أنالحق في واحد ولا بد، فن خالفه ناسيا أو وهو برى أنه حق ، فليس آنما ، ولـكنه مأجور أجراواحـدا ، ومن خالفه عامدا عالما فهو إما فاسق ، وإما كافر ، ان كان خلافا للاسـلام ، وبالله تعالى التوفيق. ويسئلون عن فقيهين ، رآى أحدهما اباحة دم انسان ، ورآى الآخر تحريمه ، ورآى أحدهما تارك الصلاة كافرا، ولم يره الآخركافرا، ورآى أحدها الساحر كافرا، ولم بره الآخركافرا، فانأطلقوا أن كل ذلك حق عند الله عز وجل لحقوا بالمجانين ، وجعلوا إنساما واحدا كافرا فى جهنم مخلداً أبد الا بد ، مؤمنا فى الجنة مخلدا أبد الأبد وهـ ذا غاية الجنون، وليس هذا الباب من نوع ما أمرنا باعطائه وحرم على الآخذ أخذه ، فهذان حكان على إنسانين مختلفين كسائل سأل وهو غنى فأعطاه المسئول ، فالمعطى محسن مأجور ، والآخذ

فاسق عاص آكل سحت . وكذلك فادى الاسير ومعطى الرشوة فى دفع مظلمة وقد جاء النص بذلك في نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن المسألة . وقالوا أيضا ما تقولون فيمن صلى أربعاوشك أصلى ثلاثًا أم أرامًا ، فانتم تأمرونه بأن يصلى حتى يكون على يقين من أنه صلى أربعا 6 فقد أمرتموه بركعة خامسة فانتم قد أمرتموة بالخطأ ، فالجواب وبالله تعالى التوفيق: أننا لم نأمره قط بأن يصلي خامسة ، وإنما أمرناه أن يصلى أربعا لا أكثر ، والخامسة التي زاد فيها هو فيها مخطى ً بلا شــك عنــد الله عز وجل ، وما أمر بها قط وهو يدرى أنها خامسة ، ولكن أمر بها يقينا اذا لم يدر أنها خامسة ، والأثم عنــه مرفوع فيها ، ولسنا ننكر رفع المأنم وإنما ننكر رفع الخطأ في الباطن ، فلو لم يصـل الخامسة وهو غير موقن بأنه صلى أربعا لكان مفسدا لصلاته كالأنه لم يصل الخامسة التي أمر بصلاتها ، ومن باب إقدامه على ترك إتمام صلاته قبل أن يوقن بتمامها، فهما شنيا ن متفايران، دخـل الغلط على من أراد مزجهما، وهكذا القول في الاجتهادفي القبلة ، انماهو مأمور بمقابلة المسجدالحرام فقط ، وغير مأمور بالصلاة الى جهة غـيرها، لـكن الآثم عنه مرتفع إن وافق غيرها باجتهاده ، وهو مخطى وغير مأجور في ذلك ، وانما يؤجر على اجتهاده لاعلى ما أداه اليه الاجتهاد الا أن يكون يؤديه الى حق فحينئذ يؤجر أجربن ، أجراً على الطاب وأجرا على الاصابة ، ولسنا نقول أن كل مجتهد فهو مأمور عا أداه اليه اجتهاده ، بل هذا عين الخطأ ، ولكنا نقول كل مجتهد فهو مأمور بالاجتهاد وباصابة الحق ، والاجتهاد فعل المجتهد وهو غـير الشي المطلوب فانما أمرنا بالطلب لا بالشي الذي وجدما لم يكن عين الحق ، والاجتهادكله حق ، وهو طاب الحق وارادته ، وانما غلط من غلط لانه توهم أن الاجتهاد هو فعل المجتهد للشي الذي أداه اليه اجتهاده ، فسقطواسقوطا فاحشا ، وقال تمالى: ﴿ ليتفقهوا في الدين ﴾ فأوجب تمالى التفقه وهو طلب الحقائق في

واجبات الشريعة . وقال عليه السلام : « أن تضلوا بانناس يميناوشهالا » فني هذا ايجاب إصابة الحق ، وفي نهيه تعالى عن الكلام بغير علم ايجاب لاصابة الحق ، حدثنا احمد بن محمد من عبد الله الطلمنكي نا ابن مفرج ثنا الصموت ثنا البزار وهو احمد بن عمرو بن عبد الخالق ثنا الحسرين بن مهدى ثنا عبد الرزاق أنا معمر عن الزهرى عن يحيى بن سميد الانصارى عن أبى بكر ابن محمد بن عمرو بن حزم عن أبى سلمة هو ابن عبد الرحمن بن عوف عن أبى هرية عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : « اذا حكم الحاكم فاجهد فأصاب فله أجران ، وان حكم فاجهد فاخطأ فله أجر » وقد شغب بعضهم في قوله عليه السلام في هذا الخبر اذا اجتهد الحاكم فاخطأ ، فقال : معناه فتخطى عليه السلام في هذا الخبر اذا اجتهد الحاكم فاخطأ ، فقال : معناه فتخطى صاحب الحق

قال أبو محمد: وهدذا عليهم لا لهم ، لا نه ليس الا خطأ أو صواب فاذا تخطى صاحب الحق فقد حصل فى الخطأ ولم يأمر الله تعالى قط الحاكم باصابة صاحب الحق ، لانه تكليف ما ليس فى وسعه ، انما أمره بالحبكم بالبينة المدلة عنده ، أو اليمين أو بالاقرار أو بعلمه ، فا حكم به من ذلك فى موضعه فقد حكم بيقين الحق ، أصاب صاحب الحق أو لم يصب ، فان قال قائل: بل تخطى الخطأ ، قيل له ، هذا خروج عن المعقول ، لانه اذا تخطى الخطأ فقد أصاب الخطأ ، قيل له ، هذا خروج عن المعقول ، لانه اذا تخطى الخطأ فقد أصاب واذا أصاب فن الذى أعطى أجراً واحداعلى صوابه ، ومن الذى أعطى أجرين على صوابه وهذا وسواس ورقة فى الدين ودليل على فساد الاعتقاد ، وقال بعضهم : لو كان الحق فى واحد لكان ما خالفه ضلالا

قال أبو محمد: ونع هو ضلال ولكن ليسكل ضلال كفرا ولا فسقا الا اذاكان عمدا، وأما اذاكان عن غيرقصد فالانم مرفوع فيه كسائر الخطأ ولا فرق، وقال بعضهم: لو كان الحق في واحد لنص الله على ذلك نصا لا يحتمل التأويل

قال أبو محمد: فالحواب ان الله تمالى قد فعل والآيات التى تلوما فى باب ذم الاختلاف من كتابنا هذا وهو قبل هذا الباب الذى محن فيه ، فان تلك الآيات فاصة فصا جليا على أن الحق فى واحد ، وأن سائر الأقوال كلها فاسدة وخطأ وأمره تعالى بالرد عند التنازع الى القرآن والسنة بيان جلى أن المقول الذى يشهد له النص هو الحق ، وهو من عند الله تعالى ، وما عداه باطل ليس من عنده ، وقد أخبر تعالى : ان الاختلاف ليس من عنده عز وجل ، فصح أن الحق فى واحد ضرورة وبالله تعالى التوفيق ، واحتج بعضهم فى ذلك بان الحاكم مأمور باظل فهو باطل ، فصح أن الحق فى بانهاذ مايشهد به الشاهدان العدلان عنده ، وقد يشهدان على باطل فهو مأمور بما هو فى الباطن باطل

قال أبو محمد: وهذا تمويه شديد، ونع قداً من الله بانفاذ شهادة هذين الشاهدين اللذين يشهدان بالباطل بل بهاه عن ردها، لانه لايدرى أنهما فاسقان على الحقيقة، أو مغفلان لاعدلان، ولكن لما لم يعلمهما كذلك رفع عنه الاثم فى الباطن، وأمره بالحيكم بهما فى الظاهر وليس يدخل بهذا فى جلة المجتهدين، بل قد حكم بالحق المقطوع على أن الله تعالى أمره بالحكم به، ولو رده لكان عاصيا لله تعالى، فهذا بمنزلة ماأمرنا به من فك الاسير، ففك بالمال فرض علينا، وأخذ العدو ذلك المال حرام عليه، وقد بين رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا بقوله: ﴿ فَن قضيت له بشي من حق أخيه فلا يأخذه فانما أقطع له قطعة من النار». فقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم من علم الحقيقة عن أن ينفذ خلاف مايدرك أنه حق. وسألت بعضهم فقلت من علم الحقيقة عن أن ينفذ خلاف مايدرك أنه حق. وسألت بعضهم فقلت له: ما تقول فيمن لتى أجنبية فظها زوجته فوطئها، أمصيب هو محق أم خطئ ؟ فقال لى: ما حرمها الله قط عليه مع جهله بأنها أجنبية ، فقلت له: لقد أقدمت على عظيمة فى قولك إن الله تعالى لم يحرم عليه الأجنبية مع لقد أقدمت على عظيمة فى قولك إن الله تعالى لم يحرم عليه الأجنبية مع القد أقدمت على عظيمة فى قولك إن الله تعالى لم يحرم عليه الأجنبية مع لقد أقدمت على عظيمة فى قولك إن الله تعالى لم يحرم عليه الأجنبية مع القد أقدمت على عظيمة فى قولك إن الله تعالى لم يحرم عليه الأجنبية مع القد أقدمت على عظيمة فى قولك إن الله تعالى لم يحرم عليه الأجنبية مع

بلوغ التحريم اليه ، وخرقت الاجماع والنص بكذبك في قوله تعالى : « إلا على أزواجهم أو ماملكت أعامهم فانهم غير ملومين فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادوز » . وهذه ليست بزوجة له ، ولا ملك يمين ، فهو عاد مخطى واطئ حرام ، إلا ان الأثم عنه ساقط لجهله فقط ، وأيضا فاذا لم تكن حراما عليه فهى بلا شك حلال له ، إذ ليس في العالم إلا حلال أوحرام وقال ابن عباس : مابعث محمد صلى الله عليه وسلم إلا محرما ومحللا . قال ذلك لانسان سممه يقول : إن النبي صلى الله عليه وسلم قال في الضب لا أحله ولا أحرمه ، فقال له ابن عباس ماذكر فاأوكلاما هذا معناه فا نقطع . واحتج بعضهم باستخلاف أبي بكر على القضاء زيد بن ثابت وهو مخالفه في أقضية كثيرة باستخلاف أبي بكر على القضاء زيد بن ثابت وهو مخالفه في أقضية كثيرة

قال أبو محمد: وهذا لاحجة لهم فيه ، لاننا لانقلد أبا بكر ولا غيره ، وهم يخالفون أبا يكر في عدة قضايا بلا دايل ، فلا ينكروا عليما خلافه حيث قام الدليل على خلاف قوله وقال بعضهم: لوكان الله تعالى كلفنا اصابة الحق وادراك الصواب لكان تعالى قد كلفنا مالا نطيق

قال أبو محمد: وهذا تمويه ضعيف ، وكذب القائل ماذكرنا وماكلفنا عز وجل من ذلك إلا مانطيق ، لانه قد أدرك الصواب كثير من الناس ووجدوه وجودا صحيحا أيقنوا فيه أنهم محقون ، وما أمكن بعضنا فهو لسائرنا ممكن وما توفيقنا الا بالله تعالى . وقال بعضهم : لوكان الناس مكافين عين الصواب لكان على من خالفه الاعادة لكل ماعمل بغير الحق

قال أبو محد: أما ماكان من الشرائع مرتبطا بوقت محدود الاول والآخر فلا اعادة على من تركه أصلا، إلا حيث جاء النص باعادته ، لانه لاسبيل إلى رجوع وقت تلك الشريعة وهى لم نؤمر بها إلا فى ذلك الوقت فلا سبيل الى أدائها ، إذ لاسبيل الى الوقت الذى لا تؤدى إلا فيه كالصلاة وما أشبهها ، والصيام ونحوه ، فلا يقضى شيئا من ذلك لا جاهل ولا عامد

ولا متأول ، ماشا الناسى والنائم للصلاة ، وحاشا المريض والمسافر والمتق محدا للصوم فقط ، وأما ما كان مرتبطا بوقت محدود الاول غير محدود الآخر ، أو كان غير مرتبط بوقت فهو مؤدى أبداً ومعاد ولا بد ، كانسان جهل الزكاة في البر فبتي سنين مسلما مالكا لمقدار تجب فيه الزكاة منه ، ثم علم بعد ذلك فعليه الزكاة للسنين الخالية ، وكانسان لم يعلم أن السلم في غير المكيل والموزون لا يجوز فسلم سنين جمة في حيوان ، أو فيا لا يكال ولا يوزن ثم علم فعليه فسخ كل ما أخذ من ذلك ورده الى أربابه ، والحكم فيه كحكم الفاصب فيا بيده اذا تاب ولا فرق ، وكانسان أداه اجتماده إلى أنه لا نفقة لموروثه وذي رحمه المحرمة عليه ، فأقام كذلك عشرات سنين ، ثم علم فعي دين عليه يؤديها البهم أبدا ، ويخرج من رأس ماله إن مات ، وهكذا في كل شي وبالله تعالى التوفيق . وشخب بعضهم بان العامى اذا اختلف عليه الفقها، فانه مخير في أقوالهم

قال أبو محمد: وهذا خطأولسنا نقول به ، وقد بينا هذه المسألة فى باب التقليد من كتابنا هذا فاغنى عن إعادته ، وموه بعضهم بان قال: الميتة عين واحدة وهى حلال للمضطر حرام على غير المضطر

قال أبو محمد: وهذا عين الشفب والتمويه ، لاننا لم ندفع نحن اختلاف حكم العين الواحدة على انسانين متفايرين ، أو فى وقتين مختلفين ، بل هذا لازم فى كل عين ، فمال زيد حلال لزيد حرام على عمرو ، والا كل فى شوال حلال البالفين العقلاء وحرام عليهم فى رمضان ، وهكذا جميع الشرائع أو لها عن آخرها وهكذا كل أحد مرة تلزمه الصلاة اذا دخل وقتها ، ومرة بحرم عليه قبل دخول وقتها ومرة يحرم دم زيد ، ومرة بحل ، وإنحا أنكرنا أن تكون الميتة حلالا لويد حراما عليه فى وقت واحد ، وان يكون البيع تاما قبل التفرق بالابدان غير تامقبل التفرق بالابدان ، والقصاصمن القاتل واجبا قبل التفرق بالابدان غير تامقبل التفرق بالابدان ، والقصاصمن القاتل واجبا

حراما في وقت واحده فمثل هذا الجنون أنكرنا لانه لا يصدقه ذو عقل ، ولامن به طباخ (١) ، ولانه شي لايقدر عليه أحد لانه يؤدى الى الوسواس ، والى ان يقال لويد: إن فعلت هذا الفعل فانت مأجور عليه وفي الجنة ، وأنت آثم عليه وفي النار في وقت واحد . ولا سبيل الى أن يكون أحد في النار وفي الجنة في وقت واحد ، ولا أن يكون بفعل واحد عاصيا لله عز وجل بذلك الفعل مطيعا له في وقت واحد . فهذا الوسواس أبطلنا لاغيره مما يعةل . وقال بعضهم : لو كنا مكافين إصابة الحق لكان تعالى قد نصب عليه وقال بعضهم : لو كنا مكافين إصابة الحق لكان تعالى قد نصب عليه دليلا ، من أصابه علم أنه أصابه ، ومن أخطأه علم أنه اخطأه .

قال أبو محمد: وألجواب عن هذا: ان أوائل مذاهبنا كلها نحن نقول فيها بذلك ، وأصل مذهبنا أن الأخذ بظاهر القرآن والحديث الصحيح حق ، ونحن على يقين من أننا مصيبون فى ذلك ، وفى كل قول أدّانا اليه أخذنا بظاهر القرآن والحديث الصحيح ، وان من خالفنا مخطئ عند الله عز وجل ونحن على يقين من ذلك لا نشك فيه ولا يمكن خلافه ، وأعا يخنى علينا الحق فى بعض الجزئيات ، مثل بناء حديثين بأعيانهما لا مدرى أيهما الناسخ من المنسوخ ، ولسنا ننكر خفاء الحق علينا فى بعض هذه المواضع ، وقد علم غيرنا ، بلا شك وجه الحق فياخنى علينا كما علمناه نحن فيا خنى على غيرنا، ومن شاهد النبى صلى الله عليه وسلم وورود الأوامر منه علم اليقين فيا غاب عنا بلا شك \*

وقال بمضهم: قد يكون الانسان على مذهب يعضده ويقاتل عنه ويعتقد الحق فيه ثم ينتقل الى غيره .

<sup>(</sup>۱) في اللسان: « أصل الطباخ القوة والسمن ثم استعمل في غيره فقيل لا طباخ له أى لاعقل له ولا خير عنده > وفيه أيضا : « وجد بخط الازهرى طباخ بضم الطاء ووجد بخط الايادى طباخ بفتح الطاء >

قال أبو محمد: لو قال هذا من يبطل الحقائق لكان أشبه بقوله، وهذا لا معنى له، لان كل من كان على مذهب ثم تركه لا خر فانه لا يخلو من أحد وجهين لآنالث لهما البنة: إما أن يكون على حق ثم دخلت عليه شبهة لم ينعم قيها النظر ولا تقصى البرهان على شرائطه فترك الحق للباطلواخطأ فى ذلك، أوكان على مذهب لم يقم له على صحته برهانوا عا اعتقده بشبهة لم يتقص فيها طرائق البرهان، فتركه لشبهة أخرى دخلت عليه ، فانتقل من باطل الى مثله ، أو تركه لشي يقوم عليــه برهان صحيـح فانتقل من باطل الى حق، فهو لا بد مغفل ضرورة ومخطى بلاشك ، ومضرب عن طلب البرهان الصحيح ، إما لانه لم يبلغه ، واما لا نه لم يتقصه ولا تأمله ، فلا بدله من الخطأ كما قلنا ، إما في اعتقاده الأول الذي انتقل عنه ، وإما في اعتقاده الثاني الذي انتقل اليه، أو في كليهما ،ونحن لم ننف الخطأ عن الناس بل أثبتناه ، وإنما نفينا التضادعن الحق، وأن ينتقل من حق غير منسوخ الى حق مضاد لذلك الحق الذي انتقل عنه ، فهذا هو المحال الذي لا سبيل اليسه البتة ، وقد بينا وجوه البراهين الصحاح التي لا يصح شي إلا بها ، والبرهان الذي لا يكون أبدا الا صحيحا ، وبينا ما يظن انه برهان وليس ببرهان في كتابنا المرسوم بالتقريب لحدود المنطق \_وهوكتاب جليل المنفعة عظيم الفائدة لاغنى لطالب الحقائق عنه\_ قن أحب الثلج وأن يقف على علم الحقائق فليقرأه ، ثم ليقرأ كلامنا في وجود المعارف من كتابنا المرسوم بكتاب الفصل ، ثم ليقرأ كتابنا هذا فانه يلوح له الحقائق دون اشكال .وبالله تعالى التوفيق \*

فاذ بطلكل ماشغبوا به بحمدالله فلنقل فى اقامة البرهان على إبطال قولهم الفاسد و بالله تعالى نعتصم \*

فن ذلك ان القائلين بهذه المقالة انما يقولون بها باتفاق منهم ، حيث لا يوجد نصمن قرآن أو سنة صحيحة على حسب اختلافهم في صفة ما يجب قبوله من السنن ، وأما حيث بوجد نص قرآن أو سنة فلا يسع أحداً عندهم اجتهاد في خلافها بل هو مخطئ مخالفها عندهم .

قال أبو محمد: فاذ هذا قولهم فقد كفينا بحمد الله تعالى مؤونتهم ، لانه لا نازلة الا وفيها نص موجود ، ولو لم يكن كذلك لكان ذلك الحريم شرعا في الدين ليسمن الدين وهذا تناقض . ومو هوا أيضا بلفظة «الاحتهاد» فقالوا :هذا مما يسوغ فيه الاجتهاد ، وهذا مما لا يسوغ فيه الاجتهاد .

قال أبو محمد: حقيقة الأمر هي أنهم إن كانوا يعنون بالاجتهاد اجتهاد المرء نفسه في طلب حكم دينه في مظان وجوده ـ ولا مظان لوجود الدين الا القرآن والسنن فقد صدقوا، والاجتهاد المذكور فرض على كل أحد في كل شي من الدين، فهو قولنا، وان كانوا يعنون بالاجتهاد أن يقول برأيه ماأداه اليه ظنه، فهذا باطل لا يحل أصلا في شي من الدين، وإيقاع لفظة «الاجتهاد» على هذا المعنى باطل في الديانة، وباطل في اللغة، وتحريف للكلم عن مواضعه، ونعوذ بالله من هذا \*

ومما يبطل قولهم \_ وان كان فيما أوردنا كفاية \_ انهـم يقولون: إن كل قائل مجتهد فهو محق مصيب ، ونحن نقول: إنهم في قولهم هذا مخطئون عند الله عز وجل بلا شك ، وإنهم فيـه على باطل ، فاذا حكوا لنابالصواب والصدق في قولنا ، فقد أقروا ببطلان قولهم . لاننا محقون في قولنا: إنهم مخطئون باقرارهم ، وفي هـذا كفاية لمن عقل . ويقال لهم: أفي المتكلمين في الفتياأحد أخطأ أم لا ? فان قالوا: لا، كابروا ، لا نالحس يشهدبان الخطأ موجود ، وان قالوا: نعم ، تركوا قولهم الفاسد: ان كل مجهدمصيب . ويسئلون عن نهيه تعالى عن التفرق ، أنهى عن حق أم عن باطل ؟ فان قالوا: عن حق ، كفروا ، وان قالوا: نهى عن باطل، تركوا قولهم الفاسد. وكل آية تلوناها في بابذم الاختلاف من كتابناهذا فهي مبطلة لقولهم الفاسد في هذاالباب

وبالله تعالى التوفيق.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَانْ تَنَازَعُتُمْ فَى شَيَّ فَرِدُوهُ اللَّهِ وَالرَّسُولُ ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر » فـلم يطلق لنا تعالى البقـاء على التنازع ، وأمرنا بالرد الى النص والآخذ به ، وأيضا فان الدين ليسموكولا الى ما أراد القائلون أن يقولوه ، وقائل هذا كافر ، وأعما الدين مردود الى نص أو إجمـاع، فن خالف الوجه في ذلك فهو مخطئ، وأيضا فإن الله تعالى يقول: « لا يكلف الله نفسا الاوسمها » وليس في الوسم ان يمتقد أحدكون شي واحد حراما حلالا في وقت واحد، على انسان واحد، ولا أن الدين ينتقل حكمه من تحليل الى تحريم اذا حرَّم الشيُّ مفت ما وحلله مفت آخر . وأيضا فان المفتى ليس له أن يشرع ولا أن يحلل ولا أن يحرم ، وإنما عليه أن يخبر عن الله تعالى بحكمه في هذه النازلة ، ومن المحال أن يكون حكم الله تعالى فيها غير مستقر ، إما بتحليل وإما بتحريم وإما بوجوب ، وقوله تعالى : «اليوم آ كملت لكم دينكم » مبين ان الحسكم قد استقر في كل نازلة ، إما بتحريم وإما بتحليل وإما بايجاب، ومن حلل وحرم باختلاف الفقهاء، فقد أقر أنهم يحرمون ويحللون وبوجبون، فهذا كفرتمن اعتقده . وقوله تعالى : «ولا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب ٢ مبطل لقول من قال: إن الشي يكون حراما حلالا باختلاف الفقهاء فيه ، ومخبرأن قائل ذلك كاذب ، وانه ما حرم الله تعالى فهو حرام لا حلال ، وما أحله تعالى فهو حلال لاحرام، وكذلك القول فيما أوجب تعالى. وقال عليه السلام: ﴿ انْ الحلال بينوإن الحرام بين وبينهما مشتبهات لايعلمها كثير من الناس ، فلولم يكن علينا اصابة الحق ،وكنا لايلزمناشي إلا الاجتهادفقط ـ: لكان كل أحدمن الناس طلما بحكم تلك المشتبهات ، بل كانوا ناقلين باقوالهم للحرام البين الى التحليل ، وللحلال البين الى التحريم ، وهـذاكنر وتكذيب للنبي صلى

الله عليه وسلم.

فصح لمأذكرنا ان من لم يعلم تلك المشتبهات فقد جهلها ، ومنجهلها فقد أخطأها ولم يصب الحق فيها ، وصح أن القائل فى الحرام : إنه حلال ، أو فى الحلال : إنه حرام مخطى بيقين لاشك فيه . وبالله تعالى التوفيق .

ويلزم من قال : إن كل قائل مجتهد فهو مصيب \_: أن يقول : إن من قال إن المتأولين كفارأن يكون محقاصادقا وأن يقول إن من قال إنهم مؤمنون فساق أن يكون محقاصادقا، وأن يقول إن من قال إنهم مؤمنون غير فساق أن يكون محقا صادقا، فيلزم من هذا أن يكون الرجل كافرا مؤمنا فاسقا فاضلا في وقت واحد، وهذالا يقوله من يقذف بالحجارة. ويلزم من هذا أن يكون المرء في الجنة مخلداً ، وفي النار مخلداً في وقت واحد ، لان الكافر مخلد في النار ، والمؤمن مخلد فى الجنة ، فاذا كان المرء كافرا بقول من قال فيه إنه كافر ، ومؤمنا بقول من قال فيه إنه مؤمن ، فهو في الجنة وفي النار في وقت واحد ، وهذا مالا يقوله الا موسوس، وكل ذلك قدد قال به فضلاء أعمة من أهل العلم، يدنى تكفير أهل الأهواء وإبطال تكفيرهم من الصحابة والتابعين الى هَلمُ جرًا. ويكنى من هذا ان الله تعالى قد نص على أن سبيله واحدة ، وان سابرالسبل متفرقة عن سبيله ، وقد نص النبي صلى الله عليه وسـلم على تخطئة جماعة من الصحابة رضى الله عنهم من المجتهدين ، كتخطئته عليه السلام أبا بكر في تفسيره للرؤيا، وعمر في قوله في هجرة المهاجرين الى الحبشة، وأسيد بن الحضير في قوله: بطل جهاد عام بن الاكوع ، وسائر الفتاوى التي اخطؤا فيها كأنى السنابل فى وضعه على الحامل المتوفى عنها زوجها آخر الاجلين ، ومثل هذا كثير . وبالله تعالى التوفيق .

حدثنا محمد بن سعید ثنا احمد بن عبدالبصیر ثنا قاسم بن اصب غثنا محمد بن عبد السلام الخشنی ثنا محمد بن المثنی ثنا عبد الرحمن بن مهدی ثنا سفیان الثورى عن حبيب بن أبى ثابت عن خالد بن سعد قال : دخل أبو مسعود على حذيفة فقال : اعهد الى ، قال : ألم يأتك اليقين ؟ قال : بلى ، فان الضلالة كل الضلالة ان تعرف ما كنت تنكر، أو تنكرما كنت تعرف ، وإباك والتلونُ فَى دين الله أو فى أمر الله ، فان دين الله واحد . فبين حذيفة ووافقه أبو مسعود رضى الله عنهما ، وهدذا نص قولنا ، والذى لا يجوز غيره، وهو ما استقر عليه الامر اذ مات النبي صلى الله عليه وسلم وبالله تعالى التوفيق وهو حسبنا و نعم الوكيل

### الباب السابع والمشروب

#### في الشذوذ

قال أبو محمد: الشذوذ فى اللغة \_التى خوطبنا بها\_ هوالخروج عن الجملة، وهذه اللفظه فى الشريعة موضوعة باتفاق على معنى ماً ، واختلف الناس فى ذلك المعنى

فقالت طائفة: الشذوذ هو مفارقة الواحد من العلماء سائرهم. وهدا قول قد بينا بطلانه فى باب الكلام فى الاجماع من كتابنا هذا .والحمد للهرب العالمين.وذلك أن الواحداذا خالف الجمهور الى حق فهو محمود ممدوح والشذوذ مذموم باجماع ، فحال أن يكون المرء محمودا مذمومامن وجه واحد ، فى وقت واحد ، وممتنع أن يوجب شى واحد الحمد والذم مما فى وقت واحد ، من وجه واحد ، وهذا برهان ضرورى . وقد خالف جميع الصحابة رضى الله عنهم أبا بكر فى حرب أهل الردة ، فكانوا فى حين خلافهم مخطئين كلهم ، فكان هووحده المصيب ، فبطل القول المذكور.

وقالت طائفة: الشذوذ هو أن يجمع العلماءعلى أمر ما ، ثم يخرج رجل

منهم عن ذلك القول الذي جامعهم (١) عليه ، وهذا قول أبى سليمان وجمهور أصحابنا وهذا الممنى لو وجد نوع من أنواع الشذوذ، وليس حدا للشذوذ ولارمهاله. وهذا الذي ذكروا \_ لووجد \_ شذوذ وكفر معاً لما قد بينا في باب الكلام في الاجماع أن من فارق الاجماع وهو يوقن أنه إجماع فقد كفر، مع دخول ما ذكر في الامتناع والمحال، وليت شعرى امتى تيقنا إجماع جميع العلماء كلهم في مجلس واحد فيتفقون ثم يخالفهم واحد منهم! والذى نقول به \_ وبالله تمالى التوفيق \_ : إن حدُّ الشذوذ هو مخالفة الحق، فكل من خالف الصواب في مسألة منا فهو فيها شاذ، وسواء كانوا أهل الأرض كلهم بأسرهم أو بعضهم ، والجماعة والجملة هم أهل الحق ، ولولم يكن في الأرض منهم الا واحد فهو الجماعة وهو الجملة، وقد أسلم أبوبكر وخديجة رضى الله عنهما فقط، فكاناهم الجماعة، وكان سائر أهل الآرض\_ غيرهاوغير رسول الله صلى الله عليه وسلم. أهل شذوذ وفرقة ، وهذا الذي قلنالا خلاف فيه بين العلماء ، وكل من خالف فهو راجع اليه ومقر به شاء أو أبى ، والحق هو الاصل الذي قامت السياوات والارض به ، قال الله تعالى : «ماخلقنا السهاوات والأرض ومابينهما الابالحق ، فاذا كان الحق هو الاصل غالباطل خروج عنه وشذوذ منه ، فلما لم يجز أن يكون الحق شذوذا ، وليس الاحق أو باطل صح أن الشذوذ هو الباطل. وهـذا تقسيم أوله ضرورى وبرهان قاطع كاف ولله الحد.

ويسئل من قال: إن الشذوذ هو مفارقة الواحد للجماعة: ما تقول فى خلاف الاثنين للجماعة ? فانقال: هو شذوذ، سئل عن خلاف الثلاثة للجماعة ثم يزاد واحدا واحدا هكذا أبدا، فلا بدله من أحد أمرين: إما أن يحد عدداً ما بانه شذوذ، وان ما زاد عليه ليس شذوذا، فيأتى بكلام فاسد

<sup>(</sup>١) بهامش الاصل د أى وافقهم >

لادليل عليه فيصير شاذا على الحقيقة ، أو يتمادى حتى يخرج عن المعقول وعن إجماع الامة فيصير شاذا على الحقيقة أيضا ، ولا بدّ له من ذلك . وبالله تعالى التوفيق

فكل من أداه البرهان من النص أو الاجماع المتيقن الى قول ما ، ولم يعرف أحد قبله قال بذلك القول ، ففرض عليه القول بما أدى اليه البرهان ، ومن خالف فقد عصى الله تمالى . قال ومن خالف الحق فقد عصى الله تمالى . قال قمالى : « قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين » ولم يشترط تمالى فى ذلك أن يقول به قائل قبل القائل به ، بل أنكر تمالى ذلك على من قاله ، اذ يقول عز وجل حاكيا عن الكفار منكرا عليهم أنهم قالوا : « ما سمعنا بهذا فى الملة الا خرة ان هذا الا اختلاق »

قال أبو محمد: ومن خالف هذا فقد انكر على جميع التابمين ، وجميع الفقهاء بعده ، لان المسائل التي تكلم فيها الصحابة رضى الله عهم من الاعتقاد أو الفتيا فكلها محصور مضبوط ، معروف عند أهل النقل من ثقات المحدثين وعلمائهم ، فكل مسئلة لم يرو فيهاقول عن صاحب لكن عن تابع فن المده ، فأن ذلك التابع قال في تلك المسئلة بقول لم يقله أحد قبله بلا شك ، وكذلك كل مسئلة لم يحفظ فيهاقول عن صاحب ولا تابع ، وتكلم فيها الفقهاء بعده فان ذلك الفقيه قد قال في تلك المسئلة بقول لم يقله أحد قبله، ومن ثقف هذا الباب فانه يجد لا بي حنيفة ومائك والشافعي أزيد من عشرة آلاف مسئلة لم يقل فيها أحد قبلهم عا قالوه ، فكيف يسوغ هؤلاء الجهال للتابعين نم لمن بعدهم أن يقولوا قولا لم يقله أحد قبلهم ، ويحرم ذلك على من بعدهم الينا بعدهم أن يقولوا قولا لم يقله أحد قبلهم ، ويحرم ذلك على من بعدهم الينا بمدهم أن يوم القيامة ، فهذا من قائله دعوى بلابرهان ، وتخرص في الدين ، وخلاف الاجماع على جواز ذلك لمن ذكرنا ، قالام كا ذكرنا . فن أراد الوقوف على ما ذكرنا فليضبط كل مسئلة جاءت عن أحد من الصحابة ، فهم أول هذه الأمة ما ذكرنا فليضبط كل مسئلة جاءت عن أحد من الصحابة ، فهم أول هذه الأمة

ثم ليضرب بيده الى كل مسألة خرجت عن تلك المسائل ، فإن المفتى فيها قائل بقول لم يقله أحد قبله ، الا أن بيننا نحن وبين غيرنا فرقا وهو أننا لا نقول في مسألة قولا أصلا الا وقد قاله تعالى فى القرآن أو رسوله عليه السلام فيا صح عنه ، وكنى بذلك أنساوحقا، وأمامن خالفنافان اكثر كلامه فيما لم يسبق اليه ، فن رأيه . وكنى مذا وحشة . والحمد لله رب العالمين كثيرا . وصلى الله على محمد خاتم النبيين وحسبنا الله و نعم الوكيل

### الباب الثامن والعشروب

فى تسمية الصحابة الذين رويت عنهم الفتيا و تسمية الفقهاء المذكورين فى الاختلاف بعد عصر الصحابة رضى الله عنهم

قال أبو محمد: أما الصحابة رضى الله عنهم فهو كل من جالس النبى صلى الله عليه وسلم ولو ساعة ، وسمع منه ولو كلة فما فوقها ، أو شاهد منه عليه السلام أمراً يعيه ، ولم يكن من المنافقين الذين اقصل نفاقهم واشتهر حتى ماتوا على ذلك ، ولا مثل من نفاه عليه السلام باستحقاقه كهيت المخنث ومن جرى مجراه ، فمن كان كا وصفنا أولا فهو صاحب ، وكلهم عدل إمام فاضل رضى ، فرض علينا توقيرهم و تعظيمهم ، وأن نستغفر لهم و مجبهم ، و عرة يتصدق بها أحدهم أفضل من صدقة أحدنا بما يملك ، وجاسة من الواحد منهم مع النبى صلى الله عليه وسلم أفضل من عبادة أحدنا دهره كله ، وسواء كان من ذكرنا على عهده عليه السلام صغيرا أو بالفا ، فقد كان النمان بن بشير وعبد الله بن الزبير والحسن والحسين ابنا على رضى الله عنهم أجمين من أبناء العشر فأقل اذ مات النبى صلى الله عليه وسلم ، وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين اذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين اذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين اذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين اذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين اذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين اذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأما الحسين فكان حينئذ ابن ست سنين اذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكان مجود بن الربيع ابن خس سنين

اذ مات النبى صلى الله عليه وسلم وهو يعقل مجة مجها النبى صلى الله عليه وسلم في وجهه من ماء بئر دارهم وكلهم معدودون في خيار الصحابة ، مقبولون فيما رووا عنه عليه السلام أتم القبول ، وسواء في ذلك الرجال والنساء والعبيد والاحرار

وأما من أدرك رسول الله صلى الله عليه وسلم بعقله وسنه الا أنه لم يلقه فليس من الصحابة ولكنه من التابعين ، كا بي عمان النهدى ، وأبى رجاء العطاردى ، وشريح بن الحارث القاضى ، وعلقمة ، والاسود ، ومسروق ، وقيس بن أبى عازم ، والرحيل الجعنى ، ونباتة الجعنى ، وعمروبن ميمون وسلمان ابن ربيعة الباهلى ، وزيد بن صوحان وأبى مريم الحننى ، وكعب بن سوروعمرو ابن يثربي ، وغيره ، واعداد لا يحصهم الا خالقهم عزوجل ، ومن هؤلاء من أفتى أيام عمر بن الخطاب ، وقضى بين الناس زمن عمر وعمان

وأمامن ارتد بعد النبى صلى الله عليه وسلم وبعد أن لقيه وأسلم مراجع الاسلام وحسنت عاله ، كالا شعث بن قيس ، وهمر وبن معدى كرب وغيرها ، فصحبته له معدودة ، وهو بلاشك من جملة الصحابة القول رسول الله صلى الله عليه وسلم «أسلمت على ما سلف لك من خير» ، وكلهم عدول فاضل من أهل الجنة قالوالله تعالى : « محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركما سجدا يبتغون فضلا من اللهورضوانا سياهم فى وجوههم من أر السجود ذلك مثلهم فى التوراة ومثلهم فى الانجيل كزرع أخرج شطأه فا زره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين آمنوا وهملوا الصالحات منهم مفقرة وأجراً عظيا » وقال تعالى : « لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا وكلا وعد الله الحسنى » الآية . وقال تعالى : « إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون لا يسمعون حسيسهاوه فيها الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون لا يسمعون حسيسهاوه فيها

اشتهت أنفسهم خالدون لا يحزنهم الفزع الاكبر وتتلقاهم الملائكة هذا يومكم الذى كنتم توعدون ،

فال أبو محمد: هذه مواعيد الله تمالى ووعد الله مضمون تمامه ، وكلهم ممن مات مؤمنا قد آمن وعمل الصالحات، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 
د دعوا لى أصحابى فلوكان لاحدكم مثل أحد ذهبا فانفقه في سبيل الله مابلغ مد أحدهم ولا نصيفه »

وقد قال قوم: إنه لا يكون صاحبا من رأى النبى صلى الله علميه وسلم مرة واحدة لـكن من تكررت صحبه

قال أبو محمد: وهذا خطأ بيقين، لانه قول بلا برهان، ثم نسأل قائله عن حد التكرار الذي ذكر عوعن مدة الزمان الذي اشترط عفان حد في ذلك حد اكان قائلا بما لا علم له كان زائدا في التحكم بالباطل، وإن لم يحد في ذلك حد اكان قائلا بما لا علم به وكنى بهذا ضلالا. وبرهان بطلان قوله أيضا :أن إسم الصحبة في اللغة اعا هو لمن ضعته مع آخر حالة ما قانه قد صحبه فيها ، فلما كان من رأى النبي صلى الله عليه وسلم وهوغير منابذ له ولا جاحد لنبوته قد صحبه في ذلك الوقت وجب أن يسمى صاحبا. وأما التابعون ومن بعدهم فاعا لنا ظاهر أحوالهم، وجب أن يسمى صاحبا. وأما التابعون ومن بعدهم فاعا لنا ظاهر أحوالهم، إذ لا شهادة من الله تعالى لاحد منهم بالنجاة ، وليس كل التابعين فمن بعدهم عدلا، فاعا براعي أحوالهم ، فن ظهر منه الفضل والعلم فهو مقبول النقل عدلا ، فاعا براعي أحوالهم ، فن ظهر منه الفضل والعلم فهو مقبول النقل

قال أبو محمد: وقد غزا رسول الله صلى الله عليه وسلم هوازن بحنين في اثنى عشر ألف مقاتل كلهم يقع عليهم اسم الصحبة، ثم غزا تبوك في أكثرمن ذلك ووفد عليه جميع البطون من جميع قبائل العرب وكلهم صاحب، وعدد مم بلاشك يبلغ أزيدمن ثلاثين ألف انسان . ووفد عليه صلى الله عليه وسلم وفود الجن فاسلموا وصح لهم اسم الصحبة ، وأخذوا عنه صلى الله عليه وسلم القرآن وشرائع الاسلام . وكل من ذكرنا ممن لتى النبى صلى الله عليه وسلم وأخذ عنه

فكل اصى مهم إنسهم وجهم فبلا شك أفتى أهله وجيرانه وقومه ، هذا أمريعلم ضرورة ، ثم لم ترو الفتيا فى العبادات والاحكام إلاعن مائة ونيف وثلاثين مهم فقط من رجل وامرأة بعد التقصى الشديد ، فكيف يسع من له رمق من عقل ، أو مسكة من دين وشعبة من حياء أن يدعى عليهم الاجماع فيما لا يوقن أن جيمهم قال به وعلمه ، لاسما وإعا ننازعهم فى دعوى الاجماع عليهم فى الخطأ المخالف لـكلام الله عز وجل فى القرآن ، والثابت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فهذا هو المجبوفها ذكرنا يقين العلم بكذب من ادعى الاجماع على ما يمكن أن يخنى من أحكام القرآن والسنن ، فكيف على خلاف القرآن والسنن ، فكيف على خلاف القرآن والسنن ، فكيف على خلاف القرآن والسنن

قال أبو محمد: وهذا حين نذكر إن شاء الله تعالى اسم كل من روى عنه مسألة فما فوقها من الفتيا من الصحابة رضى الله عنهم ، وما فاتنا منهم إنكان فات إلا يسير جدا ممن لم يرو عنه أيضا إلا مسألة واحدة أو مسألتان وبالله تعالى التوفيق.

المكترون من الصحابة رضى الله عنهم فيا روى عنهم من الفتيا عائشة أم المؤمنين ، عمر بن الخطاب ، ابنه عبد الله ، على بن أبي طالب ، عبد الله بن العباس ، عبدالله بن مسمود ، زبد بن نابت . فهم سبعة يمكن أن يجمع من فنيا كل واحد منهم سفرضخم ، وقد جمع أبو بكر محد بن موسى بن يعقوب ابن أمير المؤمنين المأمون فتيا عبد الله بن العباس في عشرين كتاباً وأبو بكر المذكور أحد أمّة الاسلام في العلم والحديث .

والمتوسطون منهم فيما روى عنهم من الفتيا رضى الله عنهم أم سلمة أم المؤمنين ، أنس بنمالك ، أبوسعيد الحدرى ، أبو هريرة ، عنمان بن عفان ، عبد الله بن عمرو بن العاص ، عبد الله بن الربير ، أبو موسى الاشعرى ، سعد بن أبى وقاص ، سلمان الفارسى ، جابر بن عبد الله ، معاذ

ابن جبل ، أبو بكر الصديق. فهم ثلاثة عشر فقط، يمكن أن يجمع من فتيا كل امرى منهم جزء صغير جداً. ويضاف أيضا اليهم طلحة ، الزبير ، عبدالرحمن ابن عوف ، عمران بن الحصين ، أبو بكرة ، عبادة بن الصامت ، معاوية بن أبى سفيان .

والباقون منهم رضى الله عنهم مقلون في الفتيا

لا يروى عن الواحد منهم الا المسألة والمسألتان والزياده اليسيرة على لك فقط ، يمكن أن يجمع من فتيا جميعهم جزء صغير فقط بعد التقصى والبحث ، ذوهم رضى الله عنهم: أبو الدرداء ، أبو اليسر ، أبو سلمة المخزومي ، أبو عبيدة ابن الجراح ، سعيد بن زيد ، الحسن والحسين ابنا على بن أبي طالب ، النعان ابن بشير، أبو مسعود، أبي بن كعب، أبو أبوب، أبو طلحة، أبو ذر، أم عطية ، صفية أم المؤمنين ، حفصة أم المؤمنين ، أم حبيبة أم المؤمنين ،أسامة ابن زيد، جعفر بن أبي طالب، البراء بن عازب، قرظة بن كعب، أبو عبد الله البصري ، نافع أخو أبي بكرة لامه ، المقداد بن الاسود ، أبو السنابل بن بعكك ، الجارود العبدى ، ليلى بنت قائف ، أبو محذورة ، أبو شريح الكمى أبو برزة الاسلمى، أسماء بنت أبى بكر، أم شربك الحولاء بنت توبت ،أسيد ابن الحضير ، الضحاك بن قيس ، حبيب بن مسلمة ، عبد الله بن أنيس، حذيفة ابن اليمان، عامة بن أنال، عمار بن ياسر، عمرو بن العاص، أبو الغادية الجهني السلمي ، أم الدرداء الكبرى ، الضحاك بن خليفة المازني ، الحكم بن همرو الغفاري ، وابصة بن معبد الاسدى ، عبد الله بن جعفر ، عوف بن مالك ، عدى بن حاتم ، عبد الله بن أبي أوفى ، عبد الله بن سلام ، عمرو بن عبسة ، عتاب بن أسيد ، عنمان بن أبى العاص ، عبد الله بن مرجس ، عبدالله ابن رواحة ، عقيل بن أبي طالب ، عائذ بن عمرو ، أبو قتادة ، عبد الله بن معمر العدوى ، عمير بن سعد ، عبد الله بن أبى بكر الصديق ، عبد الرحن بن

أبى بكر الصديق، عاتكة بنت زيد بن عمرو، عبد الله بن عوف الزهرى، سعد بن معاذ ، أبو منيب ، سعد بن عبادة ؛ قيس بن سعد ، عبد الرحمن بن سهل ، سمرة بن جندب ، سهل بن سعد الساعدى ، مماوية بن مقرن ، سويد ابن مقرن، معاوية بن الحـكم، سهلة بنت سهيل، أبو حذيفة بن عتبة، سلمة بن الأكوع، زيد بن أرقم، جرير بن عبد الله البجلي، وابر بن سمرة، جويرية أم المؤمنين ، حسان بن ثابت ، حبيب بن عدى ، قدامة بن مظمون عنمان بن مظمون ، ميمونة أم المؤمنين ، مالك بن الحويرت ، أبو أمامة الباهلي، محمد بن مسلمة ، خباب بن الارت ، خالد بن الوليد ، ضمرة بن العيص ، طارق بن شهاب ، ظهیر بن رافع ، رافع بن خدیج ، فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاطمة بنت قيس ، هشام بن حكيم بن حزام ، أبوه حكيم ابن حزام ، شرحبيل بن السمط ، أم سليم ، دحية بن خليفة الكلبى ، ثابت ابن قيس بن الشماس ، ثوبار مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، سرق (١) المغيرة بن شعبة ، بريدة بن الحصيب الاسلمي ، رويفع بن ثابت ، أبو حميدة آبو آسـید، فضالة بن عبید، رجل یدرف بأبی محمد، روینا عنـه وجوب الوتر ( هو من الانصار اسمـه مسمود بن أوس نجارى بدرى ) زينب بنت أم المؤمنين أم سلمة ، عتبـة بن مسمود ، بلال المؤذن ، مكرز ، عرفة بن الحارث ، سیار بن روح أو روح بن سیار ، أبو سعید بن المعلی ، العباس ابن عبد المطلب، بسر بن أبى ارطاة، ويقال بسرة بن أرطاة، مصهيب بن سنان ، أم أيمن ، أم يوسف ، ماعز ، الغامدية ، فهم ثناح ١ (٢)

( وأما فقهاء التابعين الذين روى عنهم الفتيا فن بعدهم)

فنحن ان شاء الله تمالى نذكر من عرف منهم على البلاد المشهورة في صدر

<sup>(</sup>١) بضم السين المهملة وفتح الراء المشددة (٧)كذا في الاصل، ويظهر أنه رمز الى عدد بنوع من حساب الجمل لا أعرفه

الاسلام خاصة ، وأما بعد ذلك فلا يحصيهم الا الله عز وجل ( مكة أعزها الله )

عطاء بن أبى رباح (١) مولى أم كرزا لخزاعية ، طاوس بن كيسان الفارسى والأسود والد عمان بن الاسود مجاهد بن جبر ، عبيد بن حمير الليثى ، ابنه عبد الله بن عبيد ، عمرو بن دينار عبد الله بن أبى مليكة ، عبد الله بن سابط ، عكرمة مولى ابن عباس . وهؤلاء من أصحاب ابن عباس رضى الله عنهم ، وقد أخذوا أيضا عن ابن عمر ، وأم المؤمنين عائشة ، وعلى وجابر . ثم أبو الزبير المكى ، وعبد الله بن خالد بن أسيد ابن أبى العيص بن أمية ، وعبد الله بن طاوس ، ثم بعدهم عبد الملك بن عبدالعزبز بن جريح ، سفيان ابن عبد الله بن طاوس ، ثم بعدهم عبد الملك بن عبدالعزبز بن جريح ، سفيان ابن عبد الله الزبجى ، سعيد بن سالم القداح ، و بعدهم محد بن إدريس الشافعى ، أبو بكر عبدالله ابن الزبير الحميدى ، ثم ابن عمه ابراهيم بن شمد الشافعى ، أبو بكر عبدالله ابن الزبير الحميدى ، أبو الوليد موسى بن أبى الجارود ثم أبو بكر بن أبى مسرة ، ثم غلب عليهم ، تقليد الشافعى إلا من لانقف الآن على اسمه منهم .

(المدينة أعزها الله وحرسها)

سعید بن المسیب المخزومی ، وکان علی بنت آبی هر پرة و آخذ عنه کشیرا وعن سعد بن آبی وقاص وغیره ، عروة بن الزبیر بن العوام ، القسم بن محمد ابن آبی بکرالصدیق ، و أخذعن عائشة أم المؤمنین ، عبید الله بن عبد الله ابن عتبة بن مسعود الحذلی و أخذ عن ابن عباس ، خارجة بن زید بن ثابت و أخذ عن أبیه أبو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزومی سلیان ابن یسار ، أخذ عن أمی المؤمنین عائشة و أم سلمة و عن غیرهما من الصحابة ابن یسار ، أخذ عن أمی المؤمنین عائشة و أم سلمة و عن غیرهما من الصحابة (۱) في الاصل: «عطاء بن مكثر بن أبی رباح » والصواب «عطاء بن آبی رباح» و ذیادة بن مكثر » خطأ فاحش فلیس فی نسب عطاء هذا الاسم

# وهؤلاء هم الفقهاء السبعة المشهورون في المدينة

( وكان من أهل الفتيا أيضا فيها )

أبان بن عنمان بن عفان وأخذ عن أبيه ، عبد الله وسالم ابنا عبد الله بن همر ، أبوسلمة بن عبد الرحمن بن عوف ، على بن الحسين بن على بن أبى طالب ، ابنه محمد وأخذ عن جار ، أبو بكر بن سليمان بن أبى خيشمة المدوى عدى قریش ، نافع مولی این عمر ، روبنا عنه محو عشر مسائل من فتیاه ، عمرة بنت عبــد الرحمن بن سعد بن زرارة أخى أبى أمامة ، أســعد ابن زرارة رضى الله عنــه ، وذكر سفيان أنها كانت تستفتى فى البيوع ، وأخــذت عن عائشة وعن الصواحب الانصاريات ، ومروان بن الحـكم قبل أن يقوم بالشام وكان دون هؤلاء، وبعدهم أبو بكر بن محمد بن عمرو بن حزم وابناه محمد وعبدالله ، عبد الله بن عمروبن عنمان بن عفان ، وابنه محمد ، عبد الله والحسن ابنا محمد بن الحنفية وهو محمد بن على بن أبى طالب ، جعفر ابن محد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب، عبد الرحمن بن القاسم بن محمد ابن أبى بكرالصديق ، مصعب بن محمد بن شرحبيل العبدرى ، محمد بن المنكدر التيمي ، محمد بن مسلم بن شهاب الزهرى ، \_ وقد جمع محمد بن احمد بن مفرج فتاويه فى ثلاثة أسفار ضخمة على أبواب الفقه \_عبدالله بن الحسن بن الحسين ابن على بن أبى طااب ، يحيى بن سميد بن قيس الانصارى ، أبو الزناد عبد الله بن يزيد بن هرمز ، عمر بن حسين ، سمد بن ابراهيم بن عبد الرحمن بن عوف \_، ربیعة بن أبی عبدالرحمن مولی بنی تمیم مر نے قریش \_ وهو ربیعة الرأى \_ العباس بن عبد الله بن معبد بن العباس بن عبد المطلب ، عبد الرحمن بن حرملة الاسلمي ، زيد بن أسلم ، عنمان بن عروة بن الربير ، صفوان بن سليم ، امهاعيل بن أمية بن عمرو بن سعيد بن العاص الاموى . ثم كان بعد هؤلاء عبيد الله بن عمر بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب ، محد بن عبدالر من

ابن أبى ذئب القرشى العاصى ، محمد بن اسحق ، مالك بن أنس ، عبد العزيز ابن أبى سلمة الماجشون ، محمد بن عبد العزيز بن عمر بن عبد الرجمن بن عوف ولى قضاء المدينة وبفتياه ضرب جعفر بن سليان بن على بن عبد الله بن العباس مالك بن أنس . وبعد هم أصحاب مالك: كعبد العزيز بن أبى حازم ، والمغيرة بن عبد الرحمن بن الحارث بن عبد الله بن عياش بن أبى ربيعة بن المغيرة المخزومي وعمد بن مسلمة بن محمد بن هشام بن اسماعيل بن الوليد بن المغيرة المخزومي وله ديوان كبير جدا سماعه من مالك ، وعبد الله بن نافع الاعور السائغ ، وعبد الملك بن عبد العزيز بن أبى سلمة الماجشون ، ومطرف بن عبد الله بن مطرف بن سلمان بن عبد الرحمن بن المرحمن الرحمن الرحمن بن عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن المرحمن الرحمن بن الرحمن بن عبد الرحمن بن المركمن الرحمن بن الرحمن بن الرحمن بن الرحمن بن الرحمن الرحمن بن الرحمن بن المركم بن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن بن الرحمن بن المركم بن

فقهاء البصرة بعد الصحابة رضى الله عنهم

عمرو بن سلمة الجرمى ، وأدرك النبى صلى الله عليه وسلم ولا بيه محبة ، أبو مريم الحننى ، كعب بن سور (٢) ممرو بن يثربى ، الحسن بن أبى الحسن وأدرك خسمائة من الصحابة ، وقد جمع بعض الفقها ، فتياه فى سبعة أسفار ضخمة ، جابر بن زيد أبو الشعثاء أخذ عن ابن عباس ، محمد بن سيرين ، يحيى بن يعمر ، أبو قلابة عبدالله بن زيد الجرمي ، مسلم بن يسار ، أبو العالية الرياحي مولى (٣) بكر بن

<sup>(</sup>۱) هو ابن اخت مالك بن أنس (۲) بضم السين المهملة وهو أزدى وكان قاضى البصرة زمن الصحابة ولاه عمر بن الخطاب ذكر البخارى في التاريخ الصغير (٤٠) أنه قتل يوم الجل وله ترجة في طبقات ابن سمد (ج۷ قسم ۱ ص ۳۰) (۳) هو مولى امرأة من بني رياح وليس مولى بكر كا يظن من ظاهر تصرف المؤلف، بل بكر أحد الفقهاء الذين سرد المؤلف أسماءهم

عبد الله المزنى ، حيد بن عبد الرحن (١) ، مطرف بن عبد الله بن الشخير الحري ، زرارة بن أوفى ، أبو بردة بن أبى موسى الاشعرى ، معبد بن عبد الله بن عكيم (٢) الجهني ، عبد الملك بن يعلى الليني القاضي، بلال بن أبي بردة ابن أبي. موسى الاشمرى . وهؤلاء لقوا أكابر الصحابة رضى الله عنهم . ثم كان بعدم: أيوب بن كيسان السختياني ، سليان بن طرخان التيمي مولى بونس ابن عبيد ، عبد الله بن عون ، خالد بن أبي عمر أن (٣) ، القاسم بن ربيعة ، أشعث بن عبد الملك الحراني ، حفص بن سلبان المنقرى ، قتادة بن دعامة السدومي ١٠ ياس بن معاوية القاضي. وبعده: سوار بن عبدالله القاضي العنبري أبو بكر العدكي، عمان بن مسلم (٤) البقى، طلحة بن اياس القاضى، عبيدالله ابن الحسن العنبرى القاضى، أشعث بن جابر (٥) عمروبن عبيدتم كان بعده ولاء: عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقني، سميد بن أبي عروبة ، حماد بن سلمة ، حماد بن زید، عبدالله بن داود الخریبی (٦) اسماعیل بن علیه ، بشر بن المفضل ابن لاحق ، معاذ بن معاذ العنبرى ، ابو عاصم الضحاك بن مخلد ، معمر بن راشد ، قراش بن انس ، عبيد الله بن معاذ بن معاذ ، محدد بن عبد الله الانصاري ، كايموم بن كليوم \* ثم دخل عندهم دأى أبى حنيفة بيوسف بن عالدوغيره ، ورأى مالك بأحمد بن الممذل الا قليلا ممن لم يبلغنا اس. وممن بلغنا ذكر وكسليمان بن حرب الواشجي، فأنه كان جارياعلى السنن الاول في فتياه ،

<sup>(</sup>۱) تعو الحميرى ، ووقع في الاصل بين الفظي د المزنى» و « حميد » لفظ د صليبه » ولم نقهم له معنى ولاوجها وستتكرر مراوا بين الاسهاء فالله أعلم (۲) بضم العين المهملة

<sup>(</sup>۴) هذا ليس من البصرين بل هو من أهل تونس كأن فقيه أهل المغرب ومفتي أهل مصر والمغرب (٤) في الاصل « سلمان » وهو خطأ ، و « البق » بفتح الباء الموحدة وكمر التاء المثناة المشددة (٥) في المصرية «أشعت بن جابر بن زيد» وكذلك في الاندلسية الا أنها زادت أيضا « بن عمرو بن عبيد » وكلاهما خطأ والصواب ما صنعناه فأشعت بن جابر هو اشعت بن عبدالله بن جابر الحداني » وعمرو بن عبدهو القدرى المشهور وكلاهما من فقهاء اليصره (١) بضم الماء المعجمة وفتح الراء

وابراهيم بن علية ، ويحيى بن اكثم القاضى ، وعبد السلام بن عمر ، ويحيى بن سعيد القطان ، وعبد الرحمن بن مهدى ، وخالد بن الحارث الهجيمى ، وعبد الوارث بن سعيد التنورى، وشعبة بن الحجاج ، ونظرائهم من أعمة المحدثين عمن لاشك في سعة علمه بالسنن والآثار عن العجابة ، وفي أنه كان لايقلد احدا في دينه .

فهـم معدودون فيمن ذكرنا ، ولكن فتاويهم قليلة جدا ، وأعا كانوا يعولون في فتياهم على مارووا من فتاوى الصحابة والتابعـين ، ولايـكادون يستدلون في كثير بمن ذكرنا ، لايحفظ عنه الا المسألة والمسألتان ونحوذلك ، وكثير منهم أكثر في الفتيا جدا.

فقهاء الكوفة بعد الصحابة رضى الله عنهم

علقمة بن قيس النخعي ، الاسود بن يزيد النخعي وهوعم علقة أخو ابيه ، أبو ميسرة عمرو بن شرحبيل الهمداني ، مسروق بن الاجدع الهمداني ، عبيدة الساماتي ، شريح بن الحارث الكندى القاضي ، سلمان بن ربيمة الباهلي، ويد بن صوحان ، سويد بن غفلة ، الحارث بن قيس الجعفي ، عبد الرحمن بن يزيد بن قيس النخعي ، أخو الاسود بن يزيد بن عبد الله بن عتبة بن مسعود القاضي ، خيثمة بن عبد الرحمن ابو حذيفة ، سلمة بن صهيب أبوعطية ، القاضي ، خيثمة بن عبد الرحمن ابو حذيفة ، سلمة بن صهيب أبوعطية ، مالك بن عامر أبو الأخوص ، عبد الله بن سخيرة ، ذر بن حبيش مالك بن عامر أبو الأخوص ، عبد الله بن سخيرة ، ذر بن حبيش الاسدى ، خلاس بن عمرو ، وهو من أصحاب على رضى الله عنه . عمرو بن ميمون الاودى من أصحاب معاذ بن جبل ، هام بن الحارث ، نباتة الجعفي ، المعارث بن سويد ، زيد بن معاوية النخعي ، معضد الشيباني ، الربيع بن خثيم الثورى ، عتبة بن فرقد السلمي ، ابنه عمرو ، صلة بن زفر العبسى ، شريك ابن حنبل ، أبو وائل شقيق بن سلمة الأسدى ، عبيد بن نضلة ، وهؤلا ، أبو وائل شقيق بن سلمة الأسدى ، عبيد بن نضلة ، وهؤلا ، أميحاب ابن مسعود وعلى . وأكابر التابعين كانوا يفتون في الدين ويستفتهم أصحاب ابن مسعود وعلى . وأكابر التابعين كانوا يفتون في الدين ويستفتهم أصحاب ابن مسعود وعلى . وأكابر التابعين كانوا يفتون في الدين ويستفتهم

الناس ، وأكابر الصحابة احياء حاضرون يجوزون لهم ذلك ، وأكثرهم قد أُخِذُ عَنْ عَمْرُ بِنَ الْخُطَابِ وَعَائِشَةً أَمْ الْمُؤْمِنَيْنَ وَعَلَى وَغَيْرُهُمْ . وَلَتَى عُمْرُو ابن ميمون معاذ بن جبل وصحبه وأخذعنه ففعل ذلك وأوصاه معاذ عنــــد موته أن يلحق بابن مسمود فيصحبه ويطلب العلم عنده . ويضاف الى هؤلاء أبو عبيدة وعبد الرحمر ابنا عبد الله بن مسعود ، وعبد الرحمن بن أبي ليلى الانصار، وأخذ عن مائه وعشرين من الصحابة . وميسرة وزادان والضحاك المسرف \* ثم كان بعدهم ابراهيم النخعي ، وعامرالشعبي ، وسعيد ابن جبير مولى بني أسد صاحب ابن عباس، والقاسم بنعبد الرحمن بن عبدالله ابن مسعود الهذلي ، وأبو بكر بن أبي موسى الاشعرى ، وكان سائر اخوته بالبصرة ، ومحارب بن دثار سدوسي ، والحكم بن عتيبة ، وجبله بن سحيم الشيباني وصحب ابن عمره ثم كان بعد هؤلاء حاد بن أبي سلمان ، ومنصور ا بن المعتمرالسلمي، والمغيرة بن مقسم الضبي ،وسليان الأعمشمولي بنيآسد، ومسعر بن كدام الهلالي \* ثم كان بعد هؤلاء : محدبن عبد الرحمن بن أبي ليلي القاضي، وعبدالله بن شبرمة القاضي الضبي ، وسعيد بن أشوع (١) القاضي وشريك القاضي النخمي ، والقاسم بن ممن ، وسفيان بن سميد الثورى ، وأبو حنيفة النمان بن ثابت، والحسن بن صالح بن حي \* ثم كان بعده: حفص ابن غياث القاضى ، ووكيع بن الجراح ، وأصحاب أبى حنيفة كابى يوسف القاضى ، وزفر بن الهذيل بصرى سكن الـكوفة ، وحاد بن أبى حنيفة ، والحسن بن زياد اللؤلؤى القاضى ، وعمد بن الحسن قاضى الرقة ، وعافية القاضي ، واسد بن عمرو، ونوح بن دراج القاضي، وأصحاب سفيان الثوري كالاشجى ، والمعافى بن عمران ، وصاحبي الحسن بن حي : حميدالرؤاسي ، ويحيي ابن آدم، وقوم من أصحاب الحديث لم يشتهروا بالفتيا ، ثم غلب عليهم تقليد

<sup>(</sup>١) بفتح الهمزة والواو بينهما شين معجمة ساكنة

أبى حنيفة ، وانما ذكرنا من ذكرنا من أصحاب أبى حنيفة دون سائرهم لانهم لم يستهلكوا فى التقليد ، بل خالفوه باختيارهم فى كثير من الفقه ، فدخلوا من أجل ذلك فى جملة الفقهاء وكذلك من ذكرنا فى فقهاء المدينة من أصحاب مالك ومن نذكره منهم فى فقهاء أهل مصر . وأما من استهلك فى التقليد فلم يخالف صاحبه فى شىء فليس أهلا ان يذكر فى أهل الفقه ، ولا يستحق أن يلحق اسمه فى أهل العلم ، لأنه ليس منهم ، ولكنه كمثل الحار يحمل يلحق اسمه فى أهل العلم ، لأنه ليس منهم ، ولكنه كمثل الحار يحمل أسفارا ، وبالله تعالى التوفيق وهو حسبنا و نعم الوكيل

فقهاء الشأم بعد الصحابة رضى الله عنهرم

أبو ادريس الخولاني ولقي معاذا وأخذ عنه ، شرحبيل بن الصمت ، عبدالله ابن أبي ذكريا الخيزاعي وقبيصة بنذؤ ب الخزاعي وطلب بالمدينة ، وجنادة بن أبي أمية ، وسليان بن حبيب المحاربي ، والحارث بن عميرة الربيدي ، وخالد ابن معدان ، وعبدالرحمن بن غيم الاشعري ، وجبير بن نفير \* ثم كان بعدهم عبد الرحمن بن جبير بن نفير ، ومكحول ، وعمر بن عبد العزيز ، ورجاء ابن حيوة ، وكان عبد الملك بن مروان يمد في الفقهاء قبل أن يلي ماولي ، وحدير بن كرب (١) ثم كان بعد هؤلاء بحي بن حمزة القاضي ، وأبو عمر و عبد الرحمن بن عمر و الأ وزعي ، واسمعيل بن أبي المهاجر، وسليان \_ هو مولى \_ ابن موسى الاموى (٧) ، وسعيد بن عبد العزيز ، ثم خلد بن الحسين ، والوليد بن مسلم ، والعباس بن يزيد صاحب الاوزاعي ، وشعيب بن اسحق صاحب ابي حنيفة ، وأبو اسحق الفزاري صاحب ابن المبارك \* ثم لم يكون بعد هؤلاء في الشأم فقيه مشهور

<sup>(</sup>۱) < حدیر، بالحاء والدال المهملتین وهو و < کریب، مصغران (۲)سلیمان هو ابن موسی وهو مولی لبنی أمیة ، ولذلك وضعنا الهظ < هو مولی، بین خطین

فقهاء مصر بعد الصحابة رضى الله عنهم

يزيد بن أبى حبيب ، وبكير بن عبد الله بن الاشج (١) ، وبعد هما عمرو بن الحارث ما احتجنا الحارث ، وقد روى عن ابن وهب انه قال: لوعاش لنا عمر وبن الحارث ما احتجنا معه الى مالك ولا الى غيره ، وهو انصارى (٢) والليث بن سعد ، وعبيد الله ابن أبى جمفر، وبعد هم أصحاب مالك كعبد الله بن وهب و عثمان بن كناة ، وأشهب ، وابن القاسم على غلبة تقليد مالك عليه الافى الاقل \* ثم أصحاب الشافعي كأبي ابراهيم اسمعيل بن يحيى المزنى ، وأبى يعقوب يوسف بن يحيى البويطى ، ومحمد بن عبد الحكم \* ثم غلب عليهم تقليد مالك و تقليد الشافعي الاقوما قليلا لهم اختيارات كمحمد بن على بن يوسف، وأبى جمفر أحمد الطحاوى وغيرهما

وكان بالقيروان سحنون بن سعيد وله كثير من الاختيار ، وسعيد الن مجمد بن الحداد

وكان بالاندلس ممن له أيضاً شي من الاختيار بحيى بن يحيى ، وعبد الملك ابن حبيب ، وبتى بن محلد ، وقاسم بن محمد صاحب الوثائق ، يحفظ لهم فتاوى يسيرة . وكذلك أسلم بن عبدالعزيز القاضى ومنذر بن سعيد \*

وممن أدركنا من أهل العلم على الصفة التي من بلغها استحق الاعتداد به في الاختلاف : مسعود بن سليمان بن مفلت ، ويوسف ابن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمرى \*

وكان باليمن مطرف بن مازن قاضى صنعاء وعبد الرزاق بن همام ، وهشام بن يوسف ، ومحمد بن ثور ، وسماك بن الفضل .

ومن الاعمة المتقدمين من أهل الثبات على السنن الاول، ولكنهم ليسوا

<sup>(</sup>١) بالشين المعجمة والجيم المشددة وفى الاصل ﴿ الاشجع » وهو خطأ (٢) هنا في الاصل لفظ د صليبه » انظر هامش ص ٩٨

فى أعداد أهل الأمصار ، منهم خراسانيون ، ومنهم من سكن بغداد قال ابو محمد : عبد الله بن المبارك الخراساني ، و و و ميم بن حاد ، وأبو ثور ابراهيم بن خالد الكلبي صاحب الشافعي بغدادي ، وأحمد بن محمد بن محمد بن مروزي سكن بغداد ، واسحق بن راهويه نيسابوري سكن بغداد ، وأبو عبيد القاسم بن سلام اللغوى كوفي سكن بغداد ، وسلمان بن داود بن عبدالله بن العباس بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبدالله بن عبداله بن عبدالله بن عبداله بن عبدالله بن عبدالله بن عبداله بن عب

على الكرابيسى بغدادى ، وكان أبوخيشه زهير بن حرب يجرى مجراه ، ولم يكن له اتساعهم ، وأبو حاتم محمد بن ادريس الحنظلي (١) ، وأبو زرعة عبيد الله بن عبد الكريم الرازيان وكان هشيم بن بشير له اختيارات \*

وكان بعد هؤلاء داود بن على ، ومحمد بن نصر المروزى، ومحمد بن اسمعيل البخارى ، ثم محمد بن جرير الطبرى ، ومحمد بن ابراهيم بن المنذر النيسابورى ، وأصحاب داود كمحمد ابنه ، وعبد الله بن أحمد بن المفلس ، وعبد الله بن محمد رويم ، وعبد الله بن محمد الرضيع ، وأبى بكر بن النجار (٢) ، وأبى بكر أحمد ابن محمد الاوانى (٣) ، والخلال ، وأبى الطيب محمد بن أحمد الديباجى ، وفداد به ذ كليم

ومن نظرائهم ولكنهم من أصحاب القياس: ابو عبيد على بن حرب (٤) قاضى مصر ، وأبو اسحق ابراهيم بن جعفر بن جابرقاضى حلب ، وكانا مائلين الى الشافعى ، وأبو من هؤلاء أيضا: محمد بن شجاع البلخى ، وأحمد بن أبى همران ، وبكار بن نتيبة بصرى ولى قضاء مصر وبهامات ، فهؤلاء أيضا لهم

<sup>(</sup>۱) هنا بالاصل لفظ «صليبه » أفظر هامش ص ۱۸ (۲) في النسخة المصرية « البحاث » ولم أعرف من هو ( ۳ ) لم أعرفه • و « أوانا » بليدة كثيرة البساتين والشجر بينهاوبين بغداد عشرة فراسخ (٤) هذا الاسم خطأ صوابه « أبو عبيد الله محمد بن عبدة بن حرب » انظر ترجته في كتاب نضاة مصر وملحقه ( ص ٤٧٩ ــ ٤٨٠ و ١٤ه ــ ١٨٠) وفي الجواهر المضية ( ٨٧:٢) وفي السان الميزان ( • ٢٧٢٠)

اختيارات وانكانوا في الاغلب لا يفارقون أباحنيفة وأصحابه زفروأ با (١) يوسف ومحمد بن الحسن .

قال ابو محمد: وهذا الباب له منفعة عظيمة فى تكذيب دعوى الاجماع فى مسائل الفقه التى لا تعم اقوال الناس فيها الابالرواية . فهؤلاء الذين ذكرنا ما الذين يعتد خصومنا باقوالهم فى الخلاف ، وباجماعهم فى الاجماع بعد اجماع الصحابة ، وهؤلاء الذين رويت عنهم الاقوال فى مسائل الفقه ، وكثير من هؤلاء لا يحفظ عنهم الاالمسألتان والثلاث ، وربما فاتنا من لمنذكر إلا أنهم بلاشك يسير ، وعمن لا يحفظ عنه الااليسير جدا ، ونحن بشر والكمال من الناس للنبيين عليهم السلام ، ولمن وصفه النبى عليه السلام بالكمال. وبالله تعالى التوفيق .

فاذا لم يضبط من التابعين إلا من سمينا ، وكل من يدرى شيئا من الاخبار يوقن قطما بأنهم ماؤا الارض من اقصى السند ، وأقصى خراسان الى ارمينية ، واذربيجان الى الموصل ، وديار ربيعة ، وديار مضر الى اقصى الشأم ، الى مصر ، الى افريقيه ، الىاقصى الاندلس ، الى أقاصى بلاد البربر، الى الحجاز واليمين ، وجميع جزيرة العمرب ، الى العراق ، الى الاهواز ، الى فارس ، الى كرمان ، الى سجستان ، الى كابل ، الى السند ، واصبهان ، وطبرستان ، وجرجان ، والجبال ، وأن جميع هذه البلاد فشا فيها الاسلام ، وغلب عليها، وقه تمالى الحمد ، وانه لم يكن للمسلمين في جميع ماذكر نا من البلاد ولا قرية ضخمة إلاكان فيها المفتى والمقرىء ، وربا أكثر من واحد، فكيف ولا قرية ضخمة إلاكان فيها المفتى والمقرىء ، وربا أكثر من واحد، فكيف يسوخ لذى عقل له حظ من دين يخاف الله تمالى فى الكذب ، ويتقى المار والشهرة والافتضاح بالا فك على كل مفت كان فى البلاد المذكورة .. فى دعواه والشهرة والافتضاح بالا فك على كل مفت كان فى البلاد المذكورة .. فى دعواه الاجاع على مالا يتيقن ان كل واحد من مفتى جميع تلك البلاد قال به ،

<sup>(</sup>١) في الاصل «زفر بن يوسف ، وهو خطأ

واذاكان بمن سميناهم جزءاً يسيرا بمن لم يبلغنا اسمه لا يوجد لا كثرهم الامسائل يسيرة جداً وهم عدد يسير، فأين فتاويهم في سائر مالم يرد عنهم، فكيف بمن لم يسم منهم، فصح يقينا انه لا يحصى جميع أقوال التابعين، ثم أقوال أهل عصر عصر بعدهم في كل نازلة ـ: الا الله تعالى خالقهم الذي لا يخفى عليه شي من خلقه، ووالله ما أحصت الملائك ذلك لان كل ملك انما يحصى أقوال من جعل عليه حفيظا ورقيبا عتيداً لاقول من سواه، فكيف أن يتعاطى الاحصاء لذلك كله من لم يؤت من العلم الا قليلا \*

فوضح وضوحا كالشمس فى بوم صحو أن كل من ادعى الاجماع على ماعدا ماقد جاء اليقين باذمن لم يقله لم يكن مسلما \_ : فهو كاذب آفك مفتر ، ونعوذ بالله من الكذب على كافر واحد ، فكيف على ناس كثير ، فكيف على مؤمن، فكيف على جيع علماء أهل الاسلام ، أو لهم عن آخره ، قديما وحديثا . هذا أمر تقشعر منه الجلود ، ونعوذ بالله العظيم من الخذلان \* ثم انه لاسبيل أن يوجد فى مسألة ذكر قول لكل من سمينا على قلتهم فيمن لم نسم ، وانما يوجد فى المسألة رواية عن بضع عشر رجلا فأقل مختلفين أيضا ، ومن عنى بروايات المصنفات والا حاديث المنثورة وقف على ما قلنا يقينا . وكل هذا مبين كذب من ادعى الاجماع على غير ما ذكرنا . وبالله تعالى التوفيق .

## الباب التاسع والعشرين في الدليل

قال أبو عمد: علن قوم بجهام ان قولنا بالدليل خروج منا عن النص والاجماع ،وظن آخرون أن القياس والدليل واحد ، فاخطؤا في ظنهم أفحش خطأ ، ونحن إن شاء الله عزوجل نبين الدليل الذي نقول به بيانا يرفع الاشكال

جملة فنقول وبالله تمالى النوفيق:

الدليل مأخوذ من النص ومن الاجاع ،

فاما الدليل الماخوذ من الاجماع فهو ينقسم أربعة اقسام ، كلها انواع من انواع الاجماع ، وداخله تحت الاجماع ، وغير خارجة عنه ، وهي استصحاب الحال ، وأقل ماقيل ، واجماعهم على ترك قولة ما ، واجماعهم على ان حكم المسلمين سواه ، وان اختلفوا في حكم كلواحدة منها (١) ، وهذه الوجوه قد بيناها كلها في كلامنا في الاجماع فاغنى عن تردادها . وبالله تعالى التوفيق . واما الدليل المأخوذ من النص ، فهو ينقسم اقساما سبعة كلها واقع تحت النص: أحدها مقدمتان تنتج نتيجة ليست منصوصة في احداهماء كقوله عليه السلام وكل حر وكل خر حرام، النتيجة : كل مسكر حرام، فهامان المقدمتان دليل برهاني على ان كل مسكر حرام . وثانيها (٢)شرط معلق بصفة هيث وجد فواجب ما علق بذلك الشرط ، مثل قوله تعالى : « ان ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف ، فقد صح مذا أن من انتهى غفر له. ونالها لفظ يفهم منه ممنى فيؤدى بلفظ آخر وهذا نوع تسميه أهل الاهتبال بحدود الكلام « المتلاعات، ، مثل قوله تمالى «ان ابراهيم لا واه حليم، فقد فهممن هذا فهما ضروريا انه ليس بسفيه ، وهذا هو معنى واحد يعبر عنه بالفاظ شتى ، كقولك: الضيغم والاسد والليث والضرفام وعنبسة ، فهذه كلها اسهاء معناها واحد وهو الاسد. ورابعها اقسام تبطل كلها الا واحداً فيصح ذلك الواحد مثل ان يكون هذا الشي اما حرام فله حكم كذا، وامافرض فله حكم كذا ، واما مباح فله حكم كذا ، فليس فرضا ولاحراما فهومباح له حكم كذا أو يكون قوله يقتضي اقساما كلها فاسد فهوقول فاسد. وخامسها قضايا واردة مدرجة ، فيقتضى ذلك ان الدرجة العليا فوق التالية لها بعدها ، وان كان لم ينص

<sup>(</sup>١) في الاصل « منهما » وهو خطأ (٢) في الاصل (وثانيهما)وهو خطأ

على أنها فوق التالية، مثل قولك: أبوبكر أفضل من عمر وعمر أفضل من عمان فأبو بكر بلاشك أفضل من عنمان. وسادسها ان تقول : كل مسكر حرام، فقد صبح بهذا أن بعض المحرمات مسكر، وهذا هو الذي تسميه أهل الاهتبال بحدود الكلام «عكس القضايا» وذلك ان الكلية الموجبة تنمكس جزئية أبدا وسابعها لفظ ينطوى فيه معان جمة ، مثل قولك 'زيد يكتب ، فقد صح من هذا اللفظ انه حي ، وانه ذوجارحة سايمة يكتب سما، وانه ذو آلات يصرفها، ومثل قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نفس ذَا نُقة الموت، فصح من ذلك ان زيدا يموت وان هندا غوت وانعمرا عوت ، وهكذاكل ذي نفس، وان لم بذكر نصاسمه فهذه هي الادلة التي نستعملها ، وهي معاني النصوص ومفهومها ، وهي كلها واقعة تحت النص وغير خارجة عنه أصلاة وقد بيناها وانعمنا الكلام عليها فى كتابنا الموسوم بكتاب التقريب ، واقتصرنا ههنا على هذا المقدار من ذكرها فقط. وجميـم هذه الانواع كلما لاتخرج من احد قسمين: إما تفصيل لجملة ، وإما عبارة عن معنى واحد بالفاظ شتى ، كانمة يعبر عنها بلغة أخرى وأما ماأدرك بالحس فقد جاء النص بقبوله بقوله عز وجل: « أم لهم أعين يبصرون بها » وسائر النصوص المستشهد فيها بالحواس وبالمقل ، مم ان الحواس والعقلأصل اكل شيء وبهما عرفناصحة القرآن والربوبية والنبوة غلم نحتج في اثباتها بالنص ، لانه لولا النص لم يصح ما يدرك بالعقل والحواس لكن حسما لشغب أهل الضعف العاكسين للاستدلال ، القائلين: لا نأخذ إلاما فى النصوص، وقد مضى الكلام في هذا في « باب إثبات حجة العقل » من كتابناهذا . وبالله تعالى التوفيق

والاستدلال هو غير الدليل ، لأنه قد يستدل من لا يقع على الدليل وقد يوجد الاستدلال وهو طاب الدليل بمن لايجد ما يطاب ، وقد يرد الدليل من لايجد ما يطاب ، وغيره به غير ، الدليل مهاجمة على من لايطلبه ، إما بان يطالعه في كتاب ، أو يخبره به غير ،

أويثوب إلى ذهنه دفعة ، فصح ان الاستدلال غير الدليل ، وصح أن دليلنا غير خارج عن النص أو الاجماع أصلا ، وأنه إنما هو مفهوم اللفظ فقط والعلة لاتسمى دليلا ، والدليل لايسمى علة ، فالعلة هى كلماأ وجب حكما، لم يوجد قط أحدهما خاليا من الآخر ، كتصميد النار للرطوبات واستجلابها الناريات، فذلك من طبعها ، وههنا خلط أصحاب الفياس فسموا الدليل علة والعلة دليلا ، ففحش غلطهم ، وسموا حكهم فى شي لم ينص عليه بحكم قد نص عليه فى شي آخر -: دليلا وهذا خطأ ، بل هذا هو القياس الذي ننكره ونبطله ، فزجوا الممانى، وأوقعوا على الباطل اسم معنى صحيح ، وعلى معنى صحيح ، اسم معنى باطل ، فزجوا الاشياء، وخلطوا ماشاؤا ، وأم يصفوابعض صحيح ، اسم معنى باطل ، فزجوا الاشياء، وخلطوا ماشاؤا ، والحمد لله على المعانى من بعض ، فاختلط الامر عليهم ، وتاهوا ماشاؤا . والحمد لله على هدايته وتوفيقه وما كنا لنهتدى لولا ان هدانا الله . وبالله تعالى التوفيق والحول والقوة به عزوجل

## الباب الموفى ثلاثين فى ازوم الشريعة الاسلامية لكل مؤمن وكافر فى الارض ووقت ازوم الشرائع للانسان

قال أبو محمد: قال الله تعالى: «يابنى آدم خذوا زينتكم عندكل مسجد» فأمر تعالى بنى آدم جلة كا ترى . وقال عزوجل: « الذين يتبعون الرسول النبى الأمى الذى يجدونه مكتوبا عندهم فى التوراة والانجيل بأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث، وقال تعالى: «فى جنات يتساءلون عن المجرمين ماسلككم فى سقر قالوا لم نك من المصلين ولم نك فطعم المسكين وكنا نخوض مع الخائضين وكنا نكذب بيوم الدين حتى أقافا

اليقين ، فنص تمالى كا ترى انه يمذب المكذبين بيوم الدين\_وهم الكفار بلا شك على تركهم الصلاة ، وترك اطمام المسكين ، وقال عزوجل وثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه انه كان لا يؤمن بالله العظيم ولايحض على طعام المسكين، فنص تعالى كاترى أيضا على أننوع الكفار معذبون لانهم لم يطعموا المساكين. وقال: « وماأرسلناك الاكافة للناس بشيرا ونذيرا ، وأمره تعالى ان يقول: ﴿ يَأْمِهَا النَّاسُ إِنَّى رَسُولُ اللهُ البُّهِ البُّهِ جَمِيمًا ﴾ هو نص جلى على لروم شرائع الاسلام كلها للكفار كلزومها للمؤمنين ، إلا أن منها مالايقبل منهم إلا بعد الاسلام، كالصلاة والصيام والحج ، وهم في ذلك كالجنب وتارك النية والمحدث لاتقبل منه صلاة حتى يطهر ة ولاصيام ولاحج الاباحداث النية فى ذلك ، وقال تمالى: ﴿ قَاتِلُوا الذِّينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاليُّومِ الْآخُرُ وَلَا يحرمون ما جرم الله ورسوله » فنص تعالى على انهم عصاة ، اذ لا يحرمون ما حرم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم وقال تعالى « وطعامكم حل لهم » فصح أن طعامنا جل لهم شاؤا أو أبوا ع وقال تعالى: ﴿ وأن احكم بينهم بما أنزل الله » وروينا عن ابن عباس بسند جيداً ن هذه الآية ناسخة لقوله تعالى : «فاحكم بينهم اواعرض عنهم (١) ، واذ قد صحكل هذا بيقين فواجب أن يحدوا على الحر والزنا، وأن تراق خوره، وتقتل خنازيره، ويبطل رباهم، ويلزمون من الاحكام كلها \_ في النكاح والمواريث والبيوع والحدود كلها وسائر الاحكام-: مثل مايلزم المسلمون ولافرق ،ولايجوز غيرهذا، وأن يؤكل ماذ بحوا من الارانب ، ومانحروا من الجال ، ومن كل ما لايعتقدون تحليله لان كل ذلك حلال لهم بلاشك ، ومن خالف قولنا فهو مخطى ، عند

<sup>(</sup>۱) رواه أبو جعفر النحاس فىالناسخ والمنسوخ (ص ۱۲۹) وقال : (هذا اسناد مستةيم) ورواه الحاكم فى المستدرك (۳۱۲:۷) وصححه ووافقه الذهبى ، ونسبه السيوطى فى الدر المنثور (۲ : ۲۸٤) أيضا الى ابن ابى حاتم والطبرانى وابن مردوبة والبيهق

الله عزوجل بيقين وقد انكر تعالى ذلك عليهم فقال تعالى: « أخكم الجاهلية يبغون » ، وكل من أناح لهم الحرثم لم يرض حتى أغرمها المسلم اذا أراقها عليهم، فقد حكم بحكم الجاهلية ، وترك حكم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم لحكم الطاغوت والشيطان الرجيم ، نموذ بالله من ذلك ، مع أن خصومنا في هذا بتناقضون اقبح تناقض ، فيحدونهم في القدف والسرقة كا يحدون المسلمين ، ولا يحدونهم في الونا والحر، وياكلون بعض الشاة التي بذكيه اليهودى ، ولا يأكلون بعض الشاة التي بذكيه اليهودى ، ولا يأكلون بعضها ، انهاذا لافك اليهود ، وتركا انس الله تعالى على ان طعامنا حل لهم وطعامهم حل لنا ، وبالله تعالى نموذ من مثل هذه الاقوال الفاحشة الخطأ . وقال تعالى: « واذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذرياتهم (١) وأشهده على انفسهم الست بربكم قالوا بلى شهد با أن يقولوا (٢) يوم القيمة إنا كنا عن هدا فافلين وقال تعالى: « واذكروا نعمة الله عليكم وميثاقه الذي واثقكم به وقال قعالى: « وقال تعالى: « وأدم الله صبغة » وقال تعالى: « فأدم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها »

وحدثنا عبد الله بن يوسف عن احمد بن فتح عن عبدالوهاب بن عيسى عن احمد بن محمد عن احمد بن على عن مسلم ، ثنا ابوغسان المسمعى ومحمد بن المثنى وحمد بن بشار بن عمان واللفظ لابى غسان وابن المثنى قالا ثنا معاذ بن هشام حدثنى أبى عن قتادة عن مطرف بن عبد الله بن الشخير عن عياض بن حمار الحباشعى أن رسول الله صلى الدعليه وصلم قال ذات يوم فى خطبته . ﴿ ألا إن ربى أمر بى أن أعلمتم ما تجهلون مما علمنى يومي هذا : كل مال محلته عبداً حلال ، وإنى خلقت عبادى حنفاه كلهم، وأمهم أتنهم الشياطين فاجتالتهم (٢) عن دينهم وإنى خلقت عبادى حنفاه كلهم، وأمهم أتنهم الشياطين فاجتالتهم (٢) عن دينهم (١) بالجم وهى قراءة أبى عمرو وغيره (١) بالياء اضمير الفائب وهى قراءة إبى عمرو أيضا (١) بالجم وهى قراءة أبى عمرو وغيره (١) بالياء اضمير الفائب وهى قراءة إبى عمرو أيضا (١) بالجم أى استخفوهم فغمبوا معم وأزالوهم عماكانوا عليه وجالواسهم في الباطل ، انظر المديث في مسلم (٢٠١٧) ومسندا حد (١٤ ١٦١١ و ٢٦٦)

وحرمت عليهم ما أحللت لهم »

قال ابو محمد: عياض بن حمار هذا من بنى تايم فكان صديق النبى صلى الله عليه وسلم في الجاهلية وحرميه ، ومعنى حرميه ان عياضا (١)كان من الحلة ، وكان النبى صلى الله عايه وسلم من الحمس ، وكان لكثير من رجال الحلة اخوان من الحمس يطوفون في ثيابهم ، فكان كل صديق منهم يقال له : هذا حرمى فلان ، فكان عياض يطوف اذا طاف بالكعبة في ثياب النبى صلى الله عليه وسلم وبالسند المذكور الى مسلم : ثنا ابو بكر بن ابى شيبة ثنا ابو معاوية عن الاعمى عن ابي صالح عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ابي صالح عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ابي صالح عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ابي صالح عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ابي صالح عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ابي صالح عن ابى هريرة قال عليه يبين عنه لسانه »

قال ابو محمد: هذه الآيات التي تلونا، والحديثان اللذان ذكرنا، يبينان مرادالنبي صلى الله عليه وسلم بقوله: «مامن مولود يولد إلاعلى الفطرة فا بواه يهودانه وينصرانه و يعجسانه كاتنتج البهيمة بهيمة جماء هل محسون فيها من جدماه (٣)» ورواه هبد الرزاق عن معمر عن همام بن منبه عن ابى هربرة عن النبي صلى الله عليه وسلم: « من يولد يولد على هذه الفطرة » وفيه : « حتى تكونوا أنتم مجدعونها » فصبح بهذا كله ضرورة أن الناس كلهم مولودون على الاسلام ، مجدعونها » فصبح بهذا كله ضرورة أن الناس كلهم مولودون على الاسلام ، فقبول الملة الاسلامية هي الامانة ، وان الله تعالى خلق الانفس كلها جها فقبول الملة الاسلامية هي الامانة ، وان الله تعالى خلق الانفس كلها جها وهي الحساسة العاقلة المميزة ، ثم واثقها بالاسلام فقبلته ، ثم أقرها مقرها عند مهاء الدنيا حيث رآها الذبي صلى الله عليه وسلم ليلة الاسراء ، فأهل عند مهاء الدنيا حيث رآها الذبي صلى الله عليه وسلم ليلة الاسراء ، فأهل السعادة في عمل اليها في نكد ومشقة الى يوم القيامة ؛ فينزلون منازلهم من الجنة والنار بعد أن تكسى ومشقة الى يوم القيامة ؛ فينزلون منازلهم من الجنة والنار بعد أن تكسى

<sup>(</sup>١) في الاصل (عياض) وهو خطا (٢) رواه مسلم (١:١٠)

اجسادا على العظام المخرجة من القبور بعد أن أرمت (١)، وهذا نصقوله تعالى : « ولقد خلقنا كم ثم صورناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم ، ونص قوله تعالى : « فأما إن كان من أصحاب اليمين فسلام لك من أصحاب اليمين» وقال تعالى : « وأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة واصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة أن تقولوا يوم القيامة الما كنا عن هذا ما أصحاب المشأمة » وقوله تعالى: « أن تقولوا يوم القيامة الما كنا عن هذا فافلين » بيان جلى ان النفوس اذا حلت الاجساد الكدرة الارضية في الدنيا كانها ينتقص تمييزها ، ويذهب ذكرها لما سلف ، وأنها إذا فارقتها صححسها ، وذكا تمييزها وصفا ادراكها، قال تعالى : «وان الدار الآخر لهى الحيوان لو كانوا يعلمون » وأخبر تعالى ان الدنيا غرور ، فسبحان مخترع الكل ومدر ، لا اله الاهو

فبهذا و بغيره قاما أن لا يترك أحد على غير دبن الاسلام إلا من صح النص على اقراره ، وان النبي عليه السلام أقرهم ، فأوجبنا أن لا نقبل جزية ، ولا نقر على غير الاسلام من خرج من دين كتابى الى دين كتابى آخر ، ولا من دان آباؤه بعد مبعث النبي صلى الله عليه وسلم بدين كتابى انتقلوا اليه عن كفرهم، ولامن كان في أجداده أوجداته من أى جهة كان مسلم أومسلمة وإن بعد وبعدت ولامن سبى وهو بالغ عوسواء سبى مع أبويه أومع أحدها ، ولا يترك كافر بتباعه أصلا ، ولا يقبل من كل من ذكر فا الا الاسلام أو السيف، لان يترك كافر بتباعه أصلا ، ولا يقبل من كل من ذكر فا الا الاسلام أو السيف، لان تمالى : «ومن يبتغ غير الاسلام دين كل مولود ، وقد قال عليه السلام : «من غير دينه فاقتلوه » وقال تمالى : «ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه » فرم القبول من أحد غير الاسلام إلامن جاء النص بتركه عليه ، وانه مخصوص من هذه الآية ، والدلائل على هذا تكثر جدا . وقوله تعالى : «لا إكراه في الدين » مخصوص بالنابتة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم اكره غير أهل الكتاب بالنصوص الثابتة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم اكره غير أهل الكتاب

<sup>(</sup>٢) بفتح الهمزة وكسرالراء وفتح الميم أى بليت

على الاسلام أو السيف، وأيضا فان الا مة كلها مجمعة على اكراه المرتد على الاسلام ، والقوم الذين أخبر عز وجل الهرم أوتوا الكتاب ثم أمر تمالى بقتالهم حتى يعطوا الجزية عن يد قد ماتوا وحدث غيرهم ، والحس يشهد بأن هؤلاء الذين هم أبناء أو لئك ايسوا الذين أوتوا التوراة والانجيل والصحف والزبور بل هم غيرهم بلاشك ، فانما أقروا باقرار الذي صلى الله عليه وسلم لمن تناسل منهم وأمر بذلك فيمن والد منهم فقط . فن لانص فيه فهو داخل في قوله تمالى : « فاقتلوا المشركين حيث وجد يموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا في قوله تمالى : « فاقتلوا المشركين حيث وجد يموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا بين في مرصد فان تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة نخلوا سبيلهم، وهذا بين والله تمالى الموفق لا إله الا هو . وقد نص تمالى على انه لا يضيع عمل عامل منا من ذكر أو أنثى . وروينا بالسند المتقدم الى مسلم قال: ثنا عنمان بن أبى منا من ذكر أو أنثى . وروينا بالسند المتقدم الى مسلم قال: ثنا عنمان بن أبى اناس لرسول الله صلى الله عليه وسلم : يارسول الله أنواخذ بماعملنا في الجاهلية اناس لرسول الله صلى المسلم فلا يؤاخذ به (٢) ومن أساء أخذ به مدل في الجاهلية والاسلام »

وبه الى مسلم: ثنا حسن الحلوانى وعبد بن هيد قال حسن ثنا وقال عبد ثنى يعقوب بن ابر اهيم بن سعد ثنا أبى عن صالح \_هو ابن كيسان \_ عن ابن شهاب قال انبا عروة بن الزبير ان حكيم بن حزام اخبره هأنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أى رسول الله أرأيت امورا كنت أتحنث بها فى الجاهلية من صدقة أو عتاقة أو صلة رحم أفيها اجر ? فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أسلمت على ما أسلفت من خير ، وبه الى مسلم: ثنا ابن أبي عمر ثنا سفيان \_ هو ابن على ما أسلفت من خير ، وبه الى مسلم: ثنا ابن أبي عمر ثنا سفيان \_ هو ابن عبينة \_ (٣) عن عبد الملك بن عمير عن عبد الله بن الحارث \_هو ابن نوفل \_قال

<sup>(</sup>۱) في مسلم ( ۱: ۵۵) «أمامن أحسن » (۲) في مسلم «بها» (۴) الظاهر ممافي صحبيح مسلم (۱: ۷۷) انه سفيان الثوري

معمت العباس بن عبد المطلب يقول: قلت يارسول الله: ان أبا طالب كان يحوطك وينصرك فهل نفعه ذلك ، قال: « نعم وجدته فى غمرات من الندار فاخرجته الى ضحضاح»، وقد رواه أيضا وكيع ويحيى بن سميد القطان عن سفيان الثورى عن عبد الملك بن عمير بالسند المذكور ، ورواه أيضا عبد الله بن خباب عن أبى سعيد الخدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم فى أبى طالب قال: «لعله تنفعه شفاء تى يوم القيامة فيجعل فى ضحضاح من النار يبلغ كعبيه (١) يغلى منها دماغه »

قال ابو محمد: قال الله تمالى: ﴿ ولنذيقنهم من المذاب ﴾ وقال تمالى: ﴿ الله الله الله المذاب ﴾ وقال تمالى: ﴿ أَدخُلُوا الله فرعُونَ أَشِد المذاب ﴾ وقال تمالى: ﴿ الله المنافقين في الدرك الاسفل من الناس في الحدث الاسفل له درك أعلى لان كل ذلك من باب الاضافة . وصح يقينا بقوله تمالى: ﴿ هل تجزون الا ما كنتم تعملون ﴾ أن الناس في الجنة يتفاضلون على مقدار أعمالهم ﴾ وانهم في النار أيضا أشد عذا با من بعض والنصوص التي ذكر فاها تشهد بذلك . وصح أن من عمل خيرا وهو كافر ثم أسلم فان ذلك الخير محسوب له مكتوب ، وهو مثاب عليه ومأجور وأن من عمل سوءا في كفره ثم أسلم ولم يقلع عن تلك السيئات فانها كلها مكتوب ، وهذا نص كلام الله تمالى الذي تلونا ، ونص فتيا النبي صلى الله عليه وسلم اذ سئل عن ذلك ؛ وهذا الذي تلونا ، ونص فتيا النبي صلى الله عليه وسلم اذ سئل عن ذلك ؛ وهذا مالا يحل لاحد خلافه. وقد اعترض قوم في مخالفة ذلك بقوله تمالى : ﴿ إن ينتموا ينغر لهم ماقد سلف ﴾

قال أبو محمد : وهذا لا حجة فيه بل هو حجة لنا علانه إنما نص أنه إنما يغفر ما انتهى عنه ، ومن تمادى على إساءته في إسلامه فلم ينته فلم يستحق أن

<sup>(</sup>١) في الاصل كعبه بالافراد وصححناه •ن مسلم (١: ٧٧)

يغفر له ماقدسلف و إنما يغفر له الشرك الذي انتهى عنه فقط، ولو انتهى عن ساءً إساآته لغفرت له ايضا ، وهذا نص الآية التي احتجوابها .

واعترضوا ايضا عا روبناه بالسند المتقدم الى مسلم: ثنا أبو بكر بن أبى شيبه ثنا حفص بن غياث عن داود عن الشعبى عن مسروق عن طأشه قالت: قلت بارسول الله إن ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم و يطعم المسكين فهل ذلك نافعه قال : « لا ينفعه ، إنه لم يقل يوما رب اغفر لى خطيئتى بوم الدين » قال أبو محمد : وهذا حجة لنا عليهم قوية جدا ، لان النبى صلى الله عليه وسلم إنما جعل السبب فى أن ما فمل لا ينفعه أنه لم يسلم ، فصح أنه لوأسلم لنفعه ذلك كما نفع حكيما . وهذا نص قولنا ، و نحن لم نقل قط إن الله تعالى بأجر كافرا مات على كفره على ما عمل مر خير ، وإنما قلنا : من أسلم بعد كفره أجر على كل خير عمل فى كفره .

واعترضوا بقول الله تمالى: ﴿ لَنْ أَشْرَكْتَ لَيْحَبَّطُنَ عَمَلُكُ ﴾

قال أبو محمد: وهذا حجة لذا ، لأن الشرك يحبط الأعمال ، والاسلام بزكيها ويبين ذلك قوله تعالى: « أنى لاأضيع عمل عامل منكم » وإنما شرطنا انه ينتفع بما عمل فى كفره من خير إن أسلم لا إن لم يسلم »

واعترضوا ايضا بمارويناه عن مسلم بالسند المدذكور قال : ثنا محمد بن المثنى ثنا ابوطامم الضحالة ابن مخلد انا حيوة بن شريح ثنا يزيد بن ابى حبيب عن ابن شماسة المهرى قال: حضرنا عمرو بن العاصوهو في سياقة الموت فحدثنا انه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ﴿ إِنَ الاسلام يهدم ما كان قبله وإن الحجرة تهدم ما كان قبله ؟

قال ا بو محمد: وإنما يهدم الاسلام الكفر الذي هو مضاده. وحديث ابن مسعود زائد على مافى حديث عمرو غير مضاد له بل ، هو مبين بيانا زائداً وكلام رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يضاد بعضه بعضا ، فنى حديث ابن مسعود

زيادة حكم على مافى حديث عمرو ، من أنه من أساء فى الاسلام أخذ بما عمل فى الجاهلية ، فانما معنى الجاهلية ، ومن أحسن فى الاسلام سقط عنه ما عمل فى الجاهلية ، فانما معنى حديث عمرو أن الاسلام مهدم ما كان قبله بشرط الاحسان فيه وبالله تعالى التوفيق .

واعـ ترضوا أيضا بما حـ دثنا عبد الله بن يوسف عن احمـ د بن فتح عن عبد الوهاب بن عيسى عن محمد بن عيسى عن عمرويه عن ابرهيم بن محمد بن سفيان عن مسلم ثنا زهير بن حرب ثنا يزبد بن هرون انبا هام بن يحيى عن قتادة عن انس بن مالك قال: قال رسول الله صلى عليه وسلم: « إن الله لايظلم مؤمنا حسنة يعطى بها فى الدنيا ويجزى بها فى الاخرى واما الكافر فيعطى بحساب ماهمـل بها فه فى الدنيا حتى اذا أفضى الى الآخرة لم يكن له حسنة بجزى بها ،

قال أبو محمد: وهذا لاحجة لهم فيه الانتالم نقل إن الكافر ينعم في الآخرة اذا مات على كفره ، وانما قلنا : إن بعض أهل النار أشد عذا با من بعض وهذا إجماع الأمة ونص القرآن والسنة الذي من خالفه كفر ، وهذا الحديث حجة لنا عليهم ، لان الكافر اذا أسلم فهو مؤمن ، فقد نص النبي صلى الله عليه وسلم أنه لا يظلمه حسنة مما عمل من حسنة في حال كفره ثم أسلم ، فهي داخلة تحت هذا الوعد الصادق المضمون إنجازه ، فصح أنه يجازى بها في الآخرة ، فصح قولنا يقينا و بالله تعالى التوفيق.

وكذلك قوله تعالى : ﴿ وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم الا أنهم كفروا بالله وبرسوله ﴾

قال أبو محمد: وهذا بيان جلى على أن السبب المانع من قبول نفقاتهم هو الكفر ، فاذا ارتفع ذلك ارتفع السبب المانع من قبول نفقاتهم ، فاذا ارتفع ذلك السبب المانع من قبول نفقاتهم ، فاذا ارتفع ذلك السبب فقد وجب قبول النفقات وهذا نص القرآن والسنة وبالله تعالى التوفيق.

وأما وقت الروم الشريعة فانها تنقسم فسمين: شريعة تعتقد ويلفظ بها ، وشريعة أهمل ، وتنقسم هذه الشريعة قسمين: قسم في المال ، وقسم على الابدان . فاماشريعة الأموال فهي لازمة لكل صغير وكبير وجاهل بهاوعارف وعنون وعاقل ، لدلائل من النص وردت على العموم في الركاة ، والاجماع على وجوب النفقات عليهم . وأما شرائع الابدان والاعتقاد فأنها تجب بوجهين: أحدها البلوغ مبلغ الرجال والنساء ، وهو البلوغ المخرج عن حد الضبا ، والثاني بلوغ الشريعة الى المره . وأما الحدود فأنها تلزم من عرف ان الذي فمل حرام وسواء علم ان فيه حدا أم لا، وهذا ما لا خلاف فيه ، واما من لم يعرف ان ما القرآن لأ نذركم به ومن بلغ ، فا عاجعل تعالى وجوب الحجة ببلوغ النذارة القرآن لا نذركم به ومن بلغ ، فا عاجعل تعالى وجوب الحجة ببلوغ النذارة وقال تعالى: « وأعرض عن الجاهلين» فأم ان بهدر فعل الجاهل ، وقال تعالى: « لا تخونوا الله والرسول وتخونوا أماناتكم وأنتم تعلمون » فا عالى عن الخيانة من يعلم وجوب ذلك عليه

وحدثنا عبد الله بن يوسف عن أحمد بن فتح عن عبد الوهاب بن عيسى عن أحمد بن محمد عن أحمد بن على عن مسلم ثنا يونس بن عبد الأعلى ثنا ابن وهب انا عمر و بن الحارث ان ابا يونس حدثه عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم انه قال : «والذى نفس محمد بيده لا يسمع بى أحد من هذه الامة يهودى ولا نصرانى ثم يموت ولم يؤمن بالذى أرسلت به الأكان من أهل النار، قال أبو محمد : فاعا أوجب النبى صلى الله عليه وسلم الا يمان به على من سمع بأمره عليه السلام، فكل من كان فى أقاصى الجنوب والشمال والمشرق وجزائر البحور والمغرب وأغفال الارض من أهل الشرك فسمع بذكره عليه السلام ففرض عليه البحث عن حاله وأعلامه والا يمان به .أما من لم يبلغه ذكره عليه السلام فان عليه البحث عن حاله وأعلامه والا يمان به .أما من لم يبلغه ذكره عليه السلام فان كان موحدا فهو مؤمن على الفطرة الأولى صحيح الا يمان ، لاعذاب عليه

في الآخرة، وهو من أهل الجنة، وإن كان غير موحد فهو من الذين جاء النص بأنه بوقد له يوم القيامة نار فيؤمرون بالدخول فيها فمن دخلها نجاومن أبى هلك قال الله عزوجل: «وماكنا معذبين حتى نبعث رسولا » فصح أنه لاعذاب على كافر أصلا حتى يبلغه نذارة الرسول صلى الله عليه وسلم . وأمامن بلغه ذكر النبي محمد صلى الله عليه وسلم وما جاء به ، ثم لم يجد في بلاده من يخبره عنــه ففرض عليه الخروج عنها الى بلاد يستبرئ فيها الحقائق ولولا إخباره عليــه السلام أنه لانبي بعده ، للزمنا ذلك في كل من نسمع عنه أنه ادعى النبوة، ولكنا قد أمنا ذلك والحمد لله ، واخبرنا الصادق أن كل من يدعى النبوة بعده كذاب، ولا سبيل الى أن يأى بآية معجزة ، فان ظهر من أحد منهم الصفة كان مسيامة والجلاح، ومن أهلها الدجال ، لاحقيقة لكل ماظهر مون هؤلاء وأشباههم، وإنما هي حيل كما ذكرنا، يبين ذلك حــديث المفيرة بن شعبة في الدجال. وكل من كان منا في بادية لا يجد فيها من يعلمه شرائع دينه ففرض على جميعهم من رجل أو امرأة ان يرحلوا الى مكان بجدون فيه فقيها يعلمهم دينهم، أو ان برحلوا الى أنفسهم فقيها يعلمهم أمور دينهم، وان كان الامام يعلم ذلك فاير حل اليهم فقيها يعلمهم ، قال الله تعالى: « ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة » وبعث عليه السلام معاذا وأبا موسى الى البمن، وأبا عبيدة الى البحرين، معلمين للناس أمور دينهم، ففرض ذلك على الاعة . وقال تمالى : ﴿ فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم اذا رجعوا البهم لعلهم بحذرون

قال أبو محمد: والبلوغ عندنا ينقسم أقساما ، فهو فى الرجدل والمرأة الاحتلام بنص ما روى عنه عليه السلام منذلك ، حدثنا عبد الله بن ربيع عن محمد بن السحاق القاضى عن ابن الاعرابي عن سليمان بن الاشعث ثنا موسى بن

اسهاعيل ثنا وهيب عن خالد الحذاء عن أبى الضحى عن على عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « رفع القلم عن ثلاث عن النائم حتى يستيقظ وعن الصبى حتى يحتلم وعن المجنون حتى يفيق »

قال أبو محمد: الصهى يقع على الجنس، ويدخل فيه الذكر والأننى، وقدأ خبر عايه السلام في حديث عائشة ان المرأة تحتلم، فصار الاحتلام بلوغا صحيحا في المرأة والرجل، وسواء احتلما من أحد عشر عاما أو أقل أو أكثر، ويكون البلوغ أيضا في المرأة بالحيض كما حدثنا عبد الله بن ربيع عن عمر بن عبدالملك الخولانى عن محمد بن بكر البصرى ثنا سلمان بن الأشمث ثنا محمد بن عبيد ثنا حماد بن زيد عن أبوب السختياني عن محمد بن سيرين أن عائشة نزلت على صفية أم طلحة الطلحات فرأت بنات لها فقالت : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل وفي حجرتى جارية . فألتى لى حقوه فقال : «شقيه شقتين فأعط هذه نصفا والفتاة التي عند أم سلمة نصفا وانى لا أراها الا قد حاضت اولاأراها إلا قد حاضت اولاأراها عوان زيد عن قتادة عن محمد بن سيرين عن صفية بنت الحارث عن عائشة عن الذي صلى الله عليه وسلم انه قال : « لا تقبل صلاة الحائض الا بخمار»

قال أبو محمد . والانبات بلوغ صحیح کا روینا عن عبدالله بن ربیع عن محمد ابن اسحاق عن ابن الاعرابی عن أبی داود ثنا محمد بن كثیر ثنا سفیان ثناعبد الملك بن عمیر ثنا عطیة القرظی قال: كنت فیمن سبی من قریظة فكانوا ینظرون، فن أنبت الشعر قتل عومن لم ینبت لم یقتل، فكنت فیمن لم ینبت

قال أبو محمد: ومن المحال الممتنع أن تقتل الناس بحضرة النبى صلى الله عليه وسلم وهولايعلم أبحق أم بباطل، هذا مالايظنه مسلم البتة ، وقتلى قريظة قتلوا بحضرة النبى صلى الله عليه وسلم وبأمره ، وقال لسعد بن معاذ: «حكمت فيهم بحكم الملك » كما حدثنا عبدالله بن ربيع عن محمد بن معاوية عن أحمد بن شعيب

عن محمود بن غيلان ثنا وكيع ثنا سفيان الثورى عن عبد الملك بن حمير قال سمعت عطية القرظى يقول: عرضنا على النبي صلى الله عليه وسلم يوم قريظة فكان من انبت قتل ، ومن لم ينبت خلى سبيلى ، فكان من انبت قتل ، ومن لم ينبت ولا احتلم من رجل أو امرأة أو لم تحمن المرأة ، فاذا تجاوزوا تسعة عشر عاما قرية بساعة فقد ترمهم حكم البلوغ ، لانه المرأة ، فاذا تجاوزوا تسعة عشر عاما بلوغا وان لم يكن هنالك حيض ولا إجاع . وأما من جعل اكال خسة عشر عاما بلوغا وان لم يكن هنالك حيض ولا احتلام ولا إنبات ، فقول لادليل عليه ، وأما حجتهم محديث ابن عمر : عرضت على رسول الله عليه وسلم يوم أحد وانا ابن أربعة عشر عاما فردني ، فلا حجة لم عرضت عليه يوم الخندق وانا ابن خسة عشر عاما فأجازني . فلا حجة لم في ذلك ، لان النبي صلى الله عليه وسلم لم يقل اني أجزته لسنه ، وكان عام الخندق فذلك ، كلان النبي صلى الله عليه وسلم لم يقل انها أجازه ، إما لا نهم لم يسافروا عن في ذلك أصلا . وبالله تعالى التوفيق ، ولانهي عليه السلام عن غزو الاشداء من الصبيان فتكون إجازته دليلا على أنه قد كان بلغ ،

ومحا بدل على ان الشرائع لا تلزم إلا من عرفها ما صح عن النبى صلى الله عليه وسلم من أنه لم يزجر عدى بن حاتم عما تأوله فى المقالين، لكن علمه ، وسقط اللوم عن عدى لانه تأول جاهلا . وانه عليه السلام لم يأمر مماوية بن الحكم باعادة الصلاة إذ تكلم فيها عامدا . وانه عليه السلام أمر الذى لم يتم صلاته مطمئنا فى ركوعه وسجوده بالاعادة مرارا ، فلما أعلمه انه لا يدرى أكثر ، علمه ، ولم يذكر الراوى أنه أمره باعادة ، إلا ان أمره عليه السلام بأن يعمل ماعلمه أمر له بعمله ، وكذلك ما نص من صلاة أهل قبا الى بيت المقدس وقد ماعلمة أمر له بعمله ، وكذلك ما نص من صلاة أهل قبا الى بيت المقدس وقد كان نسخ ذلك ، وانه عليه السلام لم يقد من أسامة إذقتل الرجل بعد قوله لا إله الاالله ، وأعلمه عليه السلام أنه قد فعل فى ذلك ما لا يحل . وكذلك لم يقد عليه الاالله ، وأعلمه عليه السلام أنه قد فعل فى ذلك ما لا يحل . وكذلك لم يقد عليه

عليه السلام بنى جذيمة ممن قتلهم مع خالد بن الوليد . فهذا يبطل قول من أوجب اعادة صلاة او إقامة حد أوقضاء صوم على جاهل متأول . وبذلك قضى عمر وعمان اذ درء آالحد عن السوداء المعترفة بالزنا ، لجهاها بتحريمه ، و هذا بين و بالله تعالى التوفيق .

## الباب الحادى والثلاثون

فى صدفة التفقه فى الدين ، وما يلزم كل امرى، طلبه من دينه ، وصفة المفتى الذى له أن يفتى فى الدين ، وصفة الاجتهاد الواجب على أهل الاسلام

قال أبو محمد :قال الله تمالى: «وماكان المؤمنون اينفروكافة فلولا نفر من كل فرقة مهم طائفة ليتفقهوا فى الدين ولينذروا قومهم اذا رجموا اليهم » فبين الله عزوجل فى هذه الآية وجه التفقه كله ، وانه ينقسم قسمين :أحدها يخص المرء فى نفسه ، وذلك مبين فى قوله تمالى: «ولينذروا قومهم اذا رجموا اليهم » فهذا معناه تعليم أهل العلم لمن جهل حكم ما يلزمه . والثانى تفقه من أرادوجه الله تمالى بأن يكون منذرا لقومه وطبقته ، قال تمالى : « فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لانعلمون » ففرض على كل أحد طلب ما يلزمه على حسب مايقدر عليه من الاجتهاد لنفسه فى تعرف ما الزمه الله تمالى إياه ، وقد بيناقبل ان الاجتهاد هو افتمال من الجهد، فهو فى الدين اجهاد المرء نفسه فى طلب ما تعبده الله تمالى به فى القرآن ، وفيما صح عن النبى صلى الله عليه وسام لأنه لا دين غيرها، فاقلهم فى ذلك درجة من هو فى غمار العامة و من حدث عهده بالجلب من بلاد الكفر وأسلم من الرجال والنساء . و قدد كرنا كيف يطلب الجلب من بلاد الكفر وأسلم من شرائع الاسلام ، فى باب الطال التقليد من كتابنا هذا فأغنى عن ترداده ، ونذكر منه ههنا ما لابد من ذكره : و هو ان كل هذا فأغنى عن ترداده ، ونذكر منه ههنا ما لابد من ذكره : و هو ان كل

مسلم طاقل بالغ من ذكر أو أنى حر أو عبد يلزمه الطهارة والصلاة والصيام فرضا بلا خلاف من أحد من المسلمين ، وتلزم الطهارة والصلاة المرضى والاصحاء ، ففرض على كل من ذكرنا ان يعرف فرائض صلانه وصيامه وطهارته ، وكيف يؤدى كل ذلك ، وكذلك يلزم كل من ذكرنا أن يمرف ما يحلله ويحرم عليه من الما كلوالمشارب والملانس والفروج والدماء والاقوال والاعمال، فهذا كله لا يسم جهله أحدا من الناس، ذكورهم وإناتهم أحرارهم وعميدهم وإمائهم، وفرض عليهم أن يأخذوا في تعلم ذلك من حين ببلغون الحلم وهم مسلمون ، أو من حين يسلمون بعد بلوغهم الحلم ، ويجبر الامام أزواج النساء وسادات الارقاء على تعليمهم ماذكرنا ، إما بأنفسهم وإما بالاباحة لهم لقاء من يعلمهم ، وفرض على الامام ان يأخذ الناس بذلك ، وأن يرتب أقواما لتعلم الجهال ، ثم فرض على كلذى مال تعلم حكم ما يلزمه من الزكاة وسواء الرجال والنساء والعبيد والاحرار ، فن لم يكن له ملل أصلا فليس تعلم أحكام الزكاة عليه فرضا. ثم من لزمه فرض الحج ففرض علميه تعلم أعمال الحج والعمرة ، ولا يلزم ذلك من لا صحة لجسمه ولا مال له . ثم فرض على قواد المساكرممرفة السير وأحكام الجهاد وقسم الغنائم والنيءتم فرض على الأمراء والقضاة تملم الاحكام والأقضية والحدودة وليس تعلم ذلك فرضا علىغيرهم ثم فرض على التجار وكل من يبيع غلته تعلم أحكام البيوع وما يحل منهاوما يحرم وأيس ذلك فرضا على من لايبيم ولايشترى . ثم فرض على كل جماعة مجتمعة في قرية أو مدينة أودسكرة \_ وهي المجشرة عندنا \_ أو حلة أعراب أو حصن أن ينتدب منهم لطلب جميع أحكام الديانة أولها عن آخرها ، ولتعلم القرآنكله ، ولكتاب كل ما صح عن النبى صلى الله عليه وسلم من أحاديث الاحكام أولها عن آخرها وضبطها بنصوص الفاظها ، وضبطكل ما أجمع المسلمون عليه ومااختلفوا فيه ـ: من يقوم بتعليمهم و تفقيههم من القرآن والحديث

والاجماع، ويكتني بذلك على قدر قلمهم أو كثرتهم بالآية التي تلونا في أول هذا الباب بحسب مايقدر أن يعمهم بالتعليم ، ولا يشق على المستذى قصده ، قاذا انتدب لذلك من يقوم بما ذكرنا فقد سقط عن باقبهم إلا مايلزمه خاصة نفسه فقط على ماذكرنا آنفا، ولا يحـل للمفقه أن يقتصر على آراء الرجال دون ماذكرنا ، فان لم يجـدوا في محلتهم من يفقههم في ذلك كله كما ذكرنا ففرض عايهم الرحيل الى حيث يجدون العلماء المحتوين على صنوف العلم ۽ وإن بعدت ديارهم ولوانهم بالصين ، لقوله تعالى : ﴿ فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتففهوا في الدين ولينذروا قومهماذا رجموا اليهم» والنفار والرجوع لا يكون الا برحيل. ومن وجد في محلته من يفقهه في صنوف العلم كما ذكرنا فالأمة مجمعة على أنه لايلزمه رحيل في ذلك ، الا القصد إلى مسجد الفقيه أو منزله فقط عكما كان الصحابة يفعلون مع النبي صلى الله عليه وسلم، وهكذا القول في حفظ القرآذكله وتعليمه ، ففرض على كل مسلم حفظ أم الفرآن وقرآن ما ، وفرض على جميـم المسلمين أن يكون فى كل قرية أو مدينة أو حصن من يحفظ القرآن كله ويعلمه الناس ويقرنه إياهم ، لا مر رسول الله صلى الله عليه وسلم بقراءته . فصبح بكل ما ذكرنا ان النفار المذكور فرض على الجماعة كلها حتى يقوم بها بعضهم فيسقط عن الباقين . وأما من قال انه ليس فرضًا على الجماعة لكنه فرض على بعضهم بغير أعيانهم فنكتني من إبطال قوله بأنه يجمل خطاب الله تمالى واقعا على لاأحد، لا نه اذا لم يعين تعالى من يخاطب ولا خاطب الجميع، فلم يخاطب أحدا، حل الله عن ذلك، وفي هــذا سقوط الفرض عن كل من لم بخاطب ،فهو ساقط عن كل أحد، اذ كل أحد لم يخاطب، وفي هذا بطلان الدين. وبالله تمالى التوفيق.

قالناس فى ذلك على مراتب ، فمن ارتفع فهمه عن فهم أغتام المجلوبين من بلاد المجم منذ قريب ، وعن فهم اغتام العامة فانه لايجزيه فى ذلك مايجزى

من ذكرنا، لكن يجتهد هذا على حسب ما يطيق في البحث عما نابه من نص الكتاب والسنة ودلائلهما ، ومن الاجماع ودلائله ، ويلزم هذا اذا سأل الفقيه فأفتاه أن يقول له. من أين قلت هذا ? فيتعلم من ذلك مقدار ماانتهت اليه طاقته وبلغه فهمه . وأما المنتصبون لطلب الفقه وهم النافرون للتفقه ، الحاملون لفرض النفار عن جماعتهم ، المتأهبون لنذارة قومهم ، ولتعليم المتعلم وفتيا المستفتى، ورعا للحكم بين الناس ـ: ففرض عليهم تقصى علوم الديانة على حسب طاقتهم ، من أحكام القرآن ، وحديث النبي صلى الله عليه وسلم ، ورتب النقل، وصفات النقلة، ومعرفة المسند الصحيح مما عداه مرف مرسل وضعيف، هذا فرضه اللازمله، فإن زاد إلى ذلك معرفة الاجماع والاختلاف، ومن أبن قال كل قائل، وكيف يرد أقاويل المختلفين المتنازعين الى الكتاب والسنة \_ : فحسن ، وفرض عليه تعلم كيفية البراهين التي يتميز بها الحق من الباطل، وكيف يعمل فيما ظاهره التعارض من النصوص، وكل هذا منصوص في القرآن قال تعالى: « ليتفقهوا في الدين » . فهذا إنجاب لتعلم أحكام القرآن وأحكام أوامر النبي صلى الله عليه وسلم يم لا ن هذبن أصل الدين . وقال تعالى : ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسَقَ بِغُبّاً فَتَبِينُوا ﴾ ، فوجب بذلك تمرف عدول النــقلة من فساقهم ، وفقهائهم عن لم يتفقه منهم

وأما معرفة الاجماع والاختلاف فقدزعم قوم أن هذا يجب بقوله تمالى عدد الله على الله وأطيعوا الرسول وأولى الاثمر منكم » ، قال : ففرض علينا معرفة مااتفق عليه أولوا الاثمر منا ، لاننا مأمورون بطاعتهم ، ولا يمكننا طاعتهم الا بعد معرفة إجماعهم الذي يلزمناطاعتهم فيه

وأما ممرفة الاختلاف ومعرفة مايتنازعون فيه ومعرفة كيفية الرد الى الله الكتاب والسنة فبقوله تعالى: « فان تنازعتم فى شي فردوه إلى الله والرسول » . ففرض علينا معرفة ما يتنازعون فيه ومعرفة كيف يرد ذلك

الى الكتابوالسنة ، لاننا إن لم نعرف الاختلاف ظننا أن القول الذى نسمه من بعض العلماء لاخلاف فيه ، فنتبعه دون أن نعرضه على القرآن والسنة ، فنخطئ و نعصى الله تعالى اذ أخذنا قولا نهينا عن اتباعه .

قال أبو محمد: وهذا خطأ ، لاننا إنما أمرنا تعالى بطاعة أولى الامر فيما خقلوه الينا عرث رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاما أن يقولوا من عند أنفسهم بحكم لانص فيه فما جاز هذا قط لاحد أن يفعله ، ولا حل الاحد قط أن يطيع من فعله ، وقد توعد الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم على هذا أشد الوعيد ، فكيف على من دونه، قال تعالى : « ولو تقول علينا بعض الاقاويل لاخذنا منه باليمين نم لقط نا منه الوتين فما منكم مر أحد عنه حاجزين ٤ . فصح أن من قال في الدين بقول أضافه الى الله تمالى فقد كذب وتقول على الله تعالى الاقاويل، وأن من لم يضفه الى الله تعالى فليس من الدين أصلا، لكن ممرفة الاختلاف علم زائد، قال سعيد بن جبير: أعلم الناس أعلمهم بالاختلاف. وصدق سميد، لانه علم زائد، وكذلك ممرفة من أين قال كل فائل ، فأما معرفة كيفية إقامة البرهان فبقوله تعالى: ﴿ قُلْ هاتوا برهانكم إن كنتم صادةين ». فلم نقل شيئًا الا ماقاله ربنا عز وجل وأوجبه علينا. والحمد لله رب العالمين . وإنما نحن منهون على ماأمرنا الله تعالى وموقفون على مواضع الاوامر التي مرعليها من يمر غافلا أو معرضا ، ومنذرون قومنا فيما تفقهنا فيه ونفرنا لتعلمه \_ بمن الله عز وجل علينا \_ كما أمرناتمالي إذ يقول: «ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم اذا رجموا اليهم » ولا نقول من عند أنفسنا شيئا. و نعوذ بالله من ذلك ، ولم يبح الله تعالى ذلك لاحد لاقدعا ولاحديثا وبالله تعالى نتأيد

وقال تعالى : « ماننسخ من آية أوننسأها نأت بخير منها أو مثلها » ففرض علينا ممرفة الناسخ من المنسوخ ، وفرض على من قصد التفقه في الدين كما ذكرنا

أن يستمين على ذلك من سائر العلوم عا تقتضيه حاجته اليه فى فهم كلام ربه تعالى، وكلام نبيه صلى الله عليه وسلم . قال تعالى : «وما أرسلنا من رسول الا بلسان قومه ليبين لهم » ففرض على الفقيه أن يكون عالما بلسان العرب ليفهم عن الله عز وجل ، وعن النبى صلى الله عليه وسلم ، ويكون عالما بالنحو الذى هو ترتيب العرب لكلامهم الذى به نزل القرآن ، وبه يفهم معانى الكلام التي يمبر عنها باختلاف الحركات وبناء الالفاظ ، فن جهل اللغة وهى الا لفاظ الواقعة على المسميات ، وجهل النحوالذى هو علم اختلاف الحركات الواقعة لاختلاف المعانى . : فلم يعرف اللسان الذى به خاطبنا الله تعالى ونبينا عليه السلام ، ومن لم يعرف ذلك اللسان الذى به خاطبنا الله تعالى ونبينا عليه للسلام ، ومن لم يعرف ذلك اللسان الم يحل له الفتيا فيه ، لأنه يفتى عا لا يدرى ، وقد نها ه الله تعالى عن ذلك بقوله تعالى : « ولا تقف ماليس لك به علم » . وبقوله تعالى : « وها نقم هو لاء حاججم فيا لكم به علم فلم تحاجون فيا ليس لكم به علم » . وقال تعالى : « وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علم ومحسبونه هينا وهو عند الله عظيم » .

وفرض على الفقيه أن يكون عالما بسير النبى صلى الله عليه وسلم ليعلم آخر أوامره وأولها ، وحربه عليه السلام لمن حارب ، وسلمه لمن سالم ، وليعرف على ماذا حارب ، ولماذا وضع الحرب ، وحرم الدم بعد تحليله ، وأحكامه عليه السلام التي حكم بها . فن كانت هذه صفته ، وكان ورعا فى فتياه ، مشفقا على دينه ، صليبافى الحق ، حلت له الفتيا ، والا فرام عليه أن يفتى بين اثنين ، أو أن يحكم بين اثنين ، وحرام على الامام أن يقلده حكما ، أو يتيح له فتيا ، وحرام على الناس أن يستفتوه ، لأنه إن لم يكن عالما بما ذكر فا فلم يتفقه فى الدين ، وإن لم يكن مشفقا على دينه فهو فاسق ، وان لم يكن صليبا لم يأمر بممروف ولا نهى عن منكر ، والامر بالمعروف والنهى عن صليبا لم يأمر بممروف والنهى عن منكر ، والامر بالمعروف والنهى عن

المنكر فرضان على الناس ، قال تمالى : « ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويأمرون بالممروف وينهون عن المنكر » . وهذا متوجه الى العلماء بالممروف وبالمنكر ، لانه لا يجوزأن يدعو الى الخير الا من علمه ، ولا يمكن أن يأمر بالممروف الا من عرفه ، ولا يقدر على إنكار المنكر الا من ميزه

فان كان مع ماذ كرنا قويا على إنفاذ الامور ، حسن السياسة ، حل له القضاء والامارة ، والا فلا . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « المؤمن القوى أحب إلى الله من المؤمن الضعيف » . وقال عليه السلام لا يى ذر : « يا أبا ذر إلى أحب لك ما أحب لنفسى إنك ضعيف فلا تأمرن على اثنين ولا تولين مال يتيم » . وكان أبو در رضى الله عنه كه أن يفتى ، ولم يكن ممن له أن يقضى لانه لم يكن له حسن التأتى فى تناول مايريد ، بل كانت فيه عجر فية ومهاجمة وعما صار بها منفرا ، وقدأ مر عليه السلام مماذا وأبا موسى إذ بعشهما قاضيين على الحين ، ومعلمين للدين ، وأميرين \_ بان ييسرا ولا ينفرا ، هذا على عظيم فضل أبى ذر وكريم سوابقه فى الاسلام ، وزهده وورعه ، ورفضه للدنيا، وثباته على مافارق عليه نبيه صلى الله عليه وسلم ، وصدعه بالحق ، وأنه كان وثباته على مافارق عليه نبيه صلى الله عليه وسلم ، وصدعه بالحق ، وأنه كان لا تأخذه فى الله لومة لائم ، و تقدمه على أكثر الصحابة .

فد الفقه هو المعرفة باحكام الشريعة من القرآن ، ومن كلام المرسل بها ، الذي لاتؤخذ الا عنه ، وتفسير هذا الحد كاذكرنا المعرفة باحكام القرآن وناسخها ومنسوخها ، والمعرفة باحكام كلام الرسول صلى الله عليه وسلم ناسخه ومنسوخه ، وما صح نقله مما لم يصح ،ومعرفة ما أجمع العلماء عليه ، وما اختلفوا فيه ، وكيف يرد الاختلاف الى القرآن وكلام الرسول صلى الله عليه وسلم ، فهذا تفسير العلم بأحكام الشريعة

وكل من علم مسألة واحدة من دينه على الرتبة التي ذكرنا جاز له أن يفتي بها ، وليس جهله بما جهل بمانع من أن يفتى بما علم ، ولا علمه بما علم بمبيح

له أن يمنى فيا جهل ، وليس أحد بعد النبى صلى الله عليه وسلم الا وقد قاب عنه من العلم كثير هو موجود عند غيره ، فلو لم يفت إلا من أحاط بجميع العلم لما حل لاحد من الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يفتى أصلا ، وهذا لا يقوله مسلم ، وهو إبطال للدين ، وكفر من قائله ، وفي بعثة النبى صلى الله عليه وسلم الامراء الى البلاد ليعلموا الناس القرآن وحكم الدين ولم يكن أحد منهم يستوعب جميع ذلك ، لأنه قد كان تنزل بعدهم الآيات والا حكام: بيان صحيح بأن العلماء وإن فاتهم كثير من العلم فان لهم أن يفتوا ويقضوا عا عرفوا .

وفي هذا الباب أيضا بيان جلى على أن من علم شيئًا من الدين علما صحيحا فله أن يفنى به ، وعليه أن يطلب علم ماجهل مما سوى ذلك ، ومن علمأن في المسألة التي نزلت حديثا قد قاقه ، لم يحلله أن يفتى في ذلك حتى يقع على ذلك الحديث ،

ومن لم يعلم الأحكام على المصفة التي ذكر فا قبل لكن إنما أخذ المسائل تقليدا ، فإنه لا يحل لمسلم أن يستفتيه ، ولا يحل له أن يفتي بين اتنين ، ولا يحل للامام أن يوليه قضاء ولا حكما أصلا ، ولا يحل له إن قلد ذلك أن يحكم بين اثنين . وليس أحد بعد النبي صلى الله عليه وسلم إلا وهو يخطئ ويصيب ، فليس خطؤه بمائع من قبول صوابه ، وبالله تعالى التوفيق . فلا يوجد مفت فى الديانة وفى الطب أبدا إلا أحد ثلاثة أفاسى : إما طالم فيفتى بما بلغه من النصوص بعد البحث والتقصى كما يلزمه ، فهذا مأجور أخطأ أوأصاب ، وواجب عليه أن يفتى بما علم وهو يدرى أنه يفتى بغير واجب . وإما جاهل ضعيف العقل يفتى بغير يقيئ علم وهو يظن أنه مصيب ولم يبحث حق البحث ، ولو كان طقلا لعرف أنه علم وهو يظن أنه مصيب ولم يبحث حق البحث ، ولو كان طقلا لعرف أنه علم يتعرض لما لا يحسن ، حدثنى أبو الزناد سراج بن سراج وخلف جاهل ، فلم يتعرض لما لا يحسن ، حدثنى أبو الزناد سراج بن سراج وخلف

ابن عُمَان البحام وأبو عُمَان سعيد بن محمد الضراب كلهم يقول: سمعت عبدالله ابن ابرهيم الاصيلي يقول: قال لى الابهرى أبو بكر محمد بن صالح: كيف صفة الفقيه عندكم بالاندلس? فقلت له: يقرأ المدونة وربما المستخرجة ، فاذا حفظ مسائلهما أفتى ، فقال لى: هـذا ماهو! فقلت له: نعم ، فقال لى: أجمعت الامحمة على أن من هذه صفته لا يحل له أن يفتى

قال أبو محمد على بن أحمد: وحدثنى أبو مروان عبد الملك بن أحمد المروانى قال سمعت أحمد بن عبد الملك الاشبيلى المعروف بابن المكرى ونحن مقبلون من جنازة من الربض بمدوة نهر قرطبة وقد سأله سائل فقال له: ما المقدار الذي إذا بلغه المرء حل له أن يفتى افقال له: اذا عرف موضع المسألة في الكتاب الذي يقرأ حل له أن يفتى ،ثم أخبرنى أحمد بن الليث الانسرى أنه حل اليه والى القاضى أبى بكر يحيى بن عبدالرحمن بن واقد كتاب الاختلاف الاوسط لابن المنذر ، فلما طالعاه قالا له: هذا كتاب من لم يكن عنده في بيته لم يشمر ائحة العلم ، قال: وزادنى ابن واقد أن قال: ونحن ليس في بيوتذا ، فلم نشم رائحة العلم

قال أبو محمد: لم نأت بما ذكر فا احتجاجا لقولنا ولـكن الزاما لهم مايلتزمونه ، فان قول أكابر أهـل بلادنا عندهم أثبت من العيان ، وأولى بالطاعة مما رووا في حديث النبي صلى الله عليه وسلم . وبالله تعالى نعوذ سن الخذلان

فقد بينا صفة الطلب والمفتى والاجتهاد الذى نأمر به ونصوب من فعله ، وهو طلب الحكم في المسألة من نص القرآن وصحيح الحديث ، وطلب الناسخ من المنسوخ ، وبناء الحديث بعضه مع بعض ومع القرآن، وبناء الاكى بعضها مع بعض ، على مابينا فيما سلف من كتابنا هذا ، ليس عليه غير هذا البتة وإن طالع أقوال الصحابة والتابعين ومن جاء بعدهم عصرا عصرا ، ففرض

عليه أن ينظر من أقوال العلماء كلها نظراً واحدا ، ويحكم فيها القرآن والسنة فلا يها حكم اعتقده وأفتى به واطرح سائرها ، وإن لم يجد شيئا محابلغه منها فى نص القرآن ولا فى نص السنة لم يحل له أن يأخذ بشئ منها ، بل عليه أن يأخذ بالنص وإن لم يبلغه أن قائلا قال به ، لما قد بيناه فى كلامنا فى الاجماع من امتناع الاحاطة بأقوال العلماء السالفين ، ومن قيام البرهان على أنه لا يخلو عصر من قائل الحق. فهذا هو الاجتهاد الصحيح الذي يؤجر من فعله على كل حال ، فان وافق الحق عند الله عز وجل أجر أجرا ثانيا على الاصابة ، فعمل له أجران ، وإن لم يوافق لادراك الحق لم ، يأثم وقد حصل له أجر الطلب للحق وارادته ، كا قال الشاعر :

وماكل موصوف له الحق يهتدى ولا كل من أم الصوى يستبينها وكل ماسمى اجتهادا من غير ماذكرنا فهو باطل وافك ، زين بأن سمى اجتهادا كا سمى اللدينغ سليا ، والمهلكة مفازة ، والاسدود السخامي أبا البيضاء ، والاحمى بصيرا ، وكا سمى قوم المسكر نبيذا وطلاء وهو الخربعينها، ويبين ماقلنا قوله عليه السلام : ﴿ إذا اجتهد الحاكم فله أجر، وإن أصاب فله أجران » أوكما قال عليه السلام .

واعترضنا ههنا أمر نحتاج الى تفسيره لغلط أكثر الناس فيه: وهو ايقاع اسم الحفظ، واسم العلم، واسم الفقه، على كل من يستحق شيئا من هذه الاسماء، لانها أسماء واقعة على صفات متفايرة فوجب بيانها، فنفسر ذلك في علم الشريعة التي غرضنا في ديواننا هذا الكلام فيها. وبالله تعالى التوفيق، وبه عز وجل نتأيد لاإله الاهو، فنقول وبالله تعالى نستمين:

الحفظ: اسم واقع على صفة فى المرء، وهى ذكره لاكثر سواد ماصنف وجمع، وذكر فى علمه وغرضه الذى قصد ،كحافظ سواد القرآن، وحافظ سواد الحديث ونصوصه ، أو حافظ نصوص مسائل مذهبه الذى يقصد

وينتحل ، فهذا معنى الحفظ .

وأما اسم العلم: فهو واقع على صفة فى المرء ، وهو اتساعه على الاشراف على أحكام القرآن ، ورواية الحديث صحيحه وسقيمه فقط ، فان أضاف الى ذلك الوقوف على أقوال الناس ، كان ذلك حسنا ، كلما اتسع باع المرء فى هذه المعانى زاد استحقاقه لاسم العلم ، وهكذا فى كل علم من العلوم ، ويكون مع ذلك ذا كراً لا كثر ماعنده ، وليس هذا حقيقة معنى لفظة « العلم » فى اللغة لكنه معناه فى قولهم : فلان عالم ، وفلان أعلم من فلان

وأما تفسير لفظة ﴿العلم» في اللغة فقدفسر ناه في كتا بناهذا ، وفي كتا بنا المرسوم بالفصل

وأما اسم الفقه: فهو واقع على صفة فى المرء، وهى فهمه لماعنده، وتنبهه على حقيقة معانى ألفاظ القرآن والحديث، ووقو فه عايها، وحضور كل ذلك فى ذكره متى أراده. ويزيد القياسيون علينا ههنا زيادة وهى: معر فته بالنظائر فى الاحكام والمسائل وتمييزه لها. فهذه معانى الاسماء المذكورة فى قولهم: فلان حافظ، وفلان عالم، وفلان فقيه.

قان قال قائل: أيجوز الاجتهاد بحضرة النبي صلى الله عليه وسلم ? فالجواب: انه \_ فيما لم يؤمروا به ولا نهوا عنه ، ولكنه مباح لهم \_: جائز كاجتهادهم فيما يجملونه علما للدعاء الى الصلاة ، ولم يكن ذلك على إيجاب شريعة تلزم ، وإنحا كان إنذارا من بعضهم لبعض ، كقول أحدنا لجاره إذا نهض الصلاة: قم بنا الى الصلاة ، حتى إذا نزل الوحى على النبي صلى الله عليه وسلم بما وافق رؤيا عبد الله بن زيد الأنصارى \_: أبطل كل ما كانوا تراضوا به ، وقد اجتهد قوم بحضرته صلى الله عليه وسلم فيمن هم السبعون ألفاً الذين يدخلون الجنة وجوههم كالقمر ليلة البدر ، فاخطؤا فى ذلك حتى بين لهم النبي صلى الله عليه وسلم من هم، ولم يعنفه م احتهادهم ، وقد أخطؤا فيه ولكن بين عليه وسلم من هم، ولم يعنفه م احتهادهم ، وقد أخطؤا فيه ولكن بين عليه

السلام أنهم لم يصيبوا، وأن الحق في خلاف ماقالوا كلهم .

فانما يجوز الاجتهاد في تأويل مثل هـذا ، وفيا يعرف به إمضهم إعضا محضور الصلاةوما أشبه ذلك ، وأما في إنجاب فرض ، أوتحريم شيء أوضرب حد ، \_: فرام أن يجوز فيه لاحداجتهاد برأيه فقط ، أوقول بوجه من الوجوه ، لانهم كانوا يكونون بذلك شارعين مالم يأذن به الله ، ومفتر بن على الله تمالى، وقد نزهم الله تمالى عن ذلك . وكل ماجاز لهم رضوان الله عليهم أن يجهدوا فيه فهو جائز لنا ولكل مسلم الى يوم القيام . ق وماحرم علينا من ذلك وغيره فقد كان حراما عليهم ولافرق ، وقد أفتى أبو السنابل باجتهاده في المتوفى عنها زوجها وهي حامل ، فاخذ ما ية الاربعة أشهر وعشرا فاخطاً ، وهو مجهد فله أجر واحد لانه لم يصب حكم الله تعالى .

وأماحديث معاذ فيما روى من قوله: أجهد رأيى ، وحديث عبد الله ابن عمرو في قوله: أجهد بحضرتك بارسول الله ، فحديثان ساقطان . أما حديث معاذ فانما روى عن رجال من أهل حمص لم يسموا ، وحديث عبدالله

قان قال قائل: أبحوز للا نبياء عليهم السلام الاجتهاد ? قالجواب وبالله تمالى التوفيق: إن من ظن أن الاجتهاد يجوز لهم فى شرع شريعة لم يوح اليهم فيها فهو كفرعظيم ، ويكنى من إبطال ذلك أمره تمالى نبيه عليه السلام أن يقول: « إن أتبع إلا مايوحى إلى » وقوله «وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى » وقوله تمالى: « ولو تقول علينا بعض الأقاويل لاخذنا منه باليمين ثم لقطمنا منه الوتين » وانه عليه السلام كان يسأل عن الشيء فينتطر الوحى ، ويقول: « ما أنزل على في هذا شيء » ك ذكرذلك في حديث في ذكاة الحير ، وميراث البنتين مع العم والزوجة ، وفي أحاديث جمة . وإن كان السائل عن هذا يعنى : أيجوز عليه الاجتهاد في قبول شاهدين لعلهما مففلان ?فهذا عن هذا يعنى : أيجوز عليه الاجتهاد في قبول شاهدين لعلهما مففلان ?فهذا

جائز، والحكم بيمين لعلها كاذبة ? فهذاجائز، لانه عليه السلام بهذاأمر نصاه وهو عليه السلام لم يؤتءلم الغيب في كل موضع ، وإنما أمر بقبولاالشاهدين المدلين عنده من المسلمين ، أو العدل كذلك مع عين الطالب، أو المرأة الواحدة في الرضاع ، أو الـكافرين في الوصية في السفر ، أوالواحد على رؤية الهلال ، أو الاربمة العدول في الزناء أو المرأتين مكان الرجل، أو يمين المدعى عليه ــ إن مبطلا وإن محقا \_ مالم يعــلم هو ببطلان الشهادة ، أو قوله «ويسلطالله من يشاءعلى ظلم من يشاء حتى ينصف كل مظلوم يوم الحشر عدويوم لا يفادر صغيرة ولا كبيرة الاأحصاها، ﴿ ولا مثقال ذرة الاجازى عليها ﴾ الا ما أسقط من ذلك بالتوبة أو باجتناب الكبائر ، وهذا الذي قلنا هو نصجلى، وقد بين ذلك عليه السلام بقوله: ﴿ فَن قَضِيتَ لَهُ بَشَىء مَن حَقّ أَخَيَّهُ فَلَا يأخذه فأنما أقطع له قطعة من النار » و بقوله عليه السلام : «من حلف على منبرى هذا بيمين كاذبة حرماله عليه الجنة وأوجب له النار »وبقوله عليه السلام (إذ قال له الحضرمي في خصمه: يارسول إنه فاجر لا يرع (١) عن شيء \_ وكان عليه السلام قدأ وجب عليه اليمين \_ فقال عليه السلام للحضر مي : « ليس لك الا ذلك ». و إذقال له أصحابه حين قتل عبد الله بن سهل : يار سول الله أتقبل أيمان يهو دى افلم يجمل لهم عليه السلام غير ذلك. و بقوله عليه السلام للمتلاعنين: ﴿ إِنْ أَحِدُكُما كَاذُب فهل منكما تائب، فبين عليه السلام إنه إنما يفعل ما أمره به ربه تعالى ، ولم يكلف قط أن يعطى الحق صاحبه بيقين ، ولا أن يعلم عيب (٢) الشهود ، ولا كلفنا محن شيئًا من ذلك أيضاً ، وإيما أمرأن يقضى بالبينة العدلة عنده ، ولا يقدر على أكثر من أن بحكم بالمدالة الظاهرة اليه ، و نظاهر العلم عنده ، وكما أمر بقبول

 <sup>(</sup>۱) بفتیح الیاء وکسر الراء \_ ویجوز هتجها ـ مضارع « ورع » ، مثل : وثق یشق ۰
 (۲) هکذا هو فی الاصل باامین المهملة ولوکان (غیب) بالغین المعجمة لکان \_ فیما أری \_ أدق وأحسن معنی

اليمين من المنكر ، وها شيئاً ن متفايران ، أحدها القضاء بما شهدت به المينة ، وأن لا يقضى على من حلف فى قضية أثرم فيها الجين، فهذا هو الذى أثرم النبى صلى الله عليه وسلم وأثرمناه نحن بعده عليه السلام ، والثانى أن يمكن صاحب الحق فى علم الله تعالى من حقه ، وهذا لاسبيل الى علمه فى كل موضع ، نان حرمنا هذا وحرمنا وفاق العدل عند الله عز وجل ، فلا إثم ولا حرج ، لانه لاسبيل الى علم ذلك بيقين ، ولا كلفناه ، وهذا لا يسمى اجتهادا على الاطلاق ، واكنه يقين إتباع ما أمر به عليه السلام من الحكم بالعدول على حسب ما يطيق على معرفته ، وهو الظاهر ، و بقبول بمين المنكر ، ولاسبيل الى اجتهاد النبى صدلى الله عليه وسلم فى شرع الشرائع ، والاوامر عنده واردة متيقنة ، لا إشكال فيها (١) ، يعلم خاصها من عامها ، و ناسخها من منسوخها ، متيقنة ، لا إشكال فيها (١) ، يعلم خاصها من عامها ، و ناسخها من منسوخها ، ومستثناها من المستثنى منه ، علم يقين ومشاهدة فى جميع ما أنزل عليه .

واما الاجتهاد الذي كلفناه بحن ، فهو طلب هذه المعانى ، ولم نشاهدها كلها فنعلمها ، لكن نقبلها من الثقات الذين أمر ما الله تعالى بقبول نذارتهم ، الى أن يبلغونا الى الذين شهدوها ، وهم ونحن لانعلم كل ذلك علم يقين \*

فان اعترض معترض بفعله عليه السلام في أخذ الفداء ، فنزل من عتابه على ذلك مانزل ، فالجواب : اننا لاننكر أن يفعل عليه السلام مالم يتقدم نهى من ربه تعالىله عنه ، الاانه لايترك وذلك ، ولابد من أن ينبه عليه ، وأماالوهم من الذي صلى الله عليه وسلم وهو يقصد بذلك فعل الخير ، فلسنا ننكره إلا أنه لايقر عليه البتة ، وهذا لا يجوز أن يكون في شرع شراعة ، ولاا يجاب فرض ، ولا يحريم ، وانما هو فيما قدره مباحا له ، اذ لم ينه عنه قبل ذلك ، لكن كفعله باين ام مكتوم إذ نزلت عبس وتولى .

وقد احتج بعضهم بمن أجاز الاجتهاد بالرأى فى الدبن ، بأمر سليمان وداود

<sup>(</sup>١) في الاصل (فيه) وهو غير صواب

عليهما السلام « إذ يحكان في الحرث اذ نفشت فيه غنم القوم »

قال ابو محمد: وهذه مسألة اختلف الناس فيها على وجوه ، فقوم قالوا: نسخ الله حكم داود بحكم سليمان عليهما السلام

قال ابو محمد :وهذا باطل ، لانه لوكان كذلك الكانداود مفهما لها ، لانه كان يكون حاكما بامر أمر به قبل أن ينسخ ، ولما كان سلمان أولى بالافهام منه وقال بعضهم :حكم بدليل منصوب لم يوافق فيه الحقيقة وحكم ، سلمان فوافق الحقيقة

قال ابو محمد: والذي نقول به وبالله تعالى التوفيق: أن داود عليه السلام حكم بظاهر الامر ، مثل مالو حكمنا محن بشهادة شاهدين عدلين عندنا ، وهما في علم الله عزوجل المغيب عنا مغفلان ، فأطلع الله تعالى على غيب تلك المسألة سليان عليه السلام، فأوحى اليه بيقين من هوصاحب الحق فيها ، مخلاف شهادة الشهود أو نحو ذلك مما أفهم الله تعالى سليان فيه بيقين عين صاحب الحق ، فهذا وجه تلك الآية الذي لا يجوز خلافه ، لبطلان كل تأويل غيره ، ولقوله تعالى في الآية نفسها : « وكلا آتينا حكما وعلما » فصح ان داود حكم بالحكم والعلم الذي آتاه الله تعالى في تلك المسألة ، وان سليان عليهما جميعا السلام حكم فيها بالحكم والعلم الذي آتاه الله تعالى فيها بالفهم الزائد لحقيقها

وأما ادعاء المرأتين في الولد، ودعاء سليان عليه السلام بالسكين ليشقه بينهما ، فان سليان عليه السلام إنما أراد اختبار صبرها ، ولم بهم قط بشق الصبي ، وانما دعا بالسكين موهما لهما بذلك . وقد يكون الله تعالى أمره بذلك ، كا أمر ابراهيم عليه السلام بذبح اسماعيل عليه السلام ، ولم يرد قط تعالى ذبحه ، وانما راد اختبار صبر ابراهيم عليه السلام ، واختبار صبر المرأتين فقط ، ثم نهاه عن شقه ، إذ لاح أينهما أمه ، كانهى ابراهيم عن ذبح اسماعيل، فهذا ايضا وجه ظاهر حسن والله اعلم

وأماأمر موسى والخضر عليهما السلام ، فإن الخضر نبى موحى اليه ، ولم يفعل شيئًا من كل مافعل باجتهاد ، كا يظن من لاعقل له ، وانحا فعل كل ذلك بوحى أوحاه الله اليه ، وبيان ذلك نص الله تعالى بأن حكى عنه أنه قال لموسى «وما فعلته عن أمرى ذلك تأويل مالم تسطع عليه صبرا » وأما سؤال موسى عليه السلام لهعن ذلك ، فإنحا فعله فاسيا لعهده ، ولسنا ننكر أن تنسى الأنبياء عليهم السلام ، وقد صلى نبينا صلى الله عليه وسلم خامسة فاسيا ، وسلم من فلاث ومن اثنتين فاسيا . وهذا الذى قلنا هو نص القرآن فى قوله تعالى حاكيا عن موسى انه قال الخضر : « لا تؤاخذنى بما نسيت »

قال ابو محمد : قان احتجوا بما حدثناه عبد الله بن ربيع التيمي عن عمر بن عبد الملك الخولاني عن محمد بن بكر البصرى عن سليان بن الاشعث فا براهم ابن مومى ثنا عيسى فا أسامة بن زيد عن عبد الله بن رافع مولى ام سلمة قال محمت ام سلمة تقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( انما أقضى بينكم برأيي فيا لم ينزل على فيه » . فهذا حديث ساقط مكذوب ، لان أسامة بن زيد هذا ضعيف لا يحتج بحديثه ، متفق على أنه كذلك (١) ويبين كذبه ما ذكر فا في أول هذا الباب من الاحاديث التي فيها تركه عليه السلام الحكم فيا لم ينزل عليه فيه شي ، وانتظاره الوحى في كلذلك ، ويكنى من ذلك قول الله تمالى عليه فيه شي ، وانتظاره الوحى في كلذلك ، ويكنى من ذلك قول الله تمالى آمراً له أن يقول : « إن أتبع الا ما يوحى إلى » إلى قوله تمالى : «وما ينطق

<sup>(</sup>۱) کلا والله ، ما الحدیث بمکدوب ولا اسامة فی هذه الدرجة من الضف ، وهو اللیثی وقعه ابن معین والعجلی وغیرها وقال ابن حبان فی الثقات : یخطی وهو مستقیم الامر صحیح الکتاب مات سنة ۱۹۲۳ واخرج له مسلم احادیث کثیرة . وهذا الحدیث فی سن ابی داود ( ۲ : ۱۲۲۹ ماث سنة ۱۹۲۳ وقعد سکت عنه هو والمنذری فهو عندها حسن صالح اللاحتجاج به وهو بمعنی ماروته زینب بلت ام سلمة عنها مرفوعا ( انما انابشر وانک مختصمون الی ) الحدیث وهو فی الصحیحین والسنن فلمل اسامة رواه بالمعنی من طریق عبد الله بن رافع عن مولانه ام سلمة وقد اخطأ ابن حزم خطأ شدیدا فی الحکم بکذبه

عن الهوى ان هو الا وحى يوحى وأمر الله تعالى لهأن يقول : «قلمايكون لى أن أبدله من تلقاء نفسى » فلو أنه عليه السلام شرع شيئًا لم يوح اليه به ، لكان مبدلا للدين من تلقاء نفسه ، وكل من أجاز هذا فقد كفر وخرج عن الاسلام ، وبالله تعالى نعوذ من الخذلان .

قان احتج فيها معترض بقوله تمالى: «لتحكم بين الناس بما أراك الله » قان الذى أراه الله تمالى هو الذكر والوحى بنص الآية ، لان اولها: «إنا أنزلنا اللك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله » وقال تمالى: « وإن كادوا ليفتنونك عن الذى أوحينا إليك لتفترى علينا غيره » ثم توعده على ذلك فقال : « إذا لاذقناك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لاتجد لك علينا نصيرا » فبين تمالى انه عليه السلام لوأوجب شيئا في الدين بغير وحى، لكان مفتريا على ربه تمالى ، وقد عصمه الله عزوجل من ذلك ، وكفر من أجازه عليه فصح أنه عليه السلام لايفمل شيئا الا بوحى فسقط الاجتهاد الذي يدعيه أهل فصح أنه عليه السلام لايفمل شيئا الا بوحى فسقط الاجتهاد الذي يدعيه أهل الرأى والقياس جملة . وقال تمالى : « لكل جملنا منكم شرعة ومنها جا » فصح بهذه الا ية ان كل نبي كان قبله (١) فهكذا كانوا أيضا، إنما اتب كل نبي شرعته التي أوحى اليه بها فقط .

وأما أمور الدنيا ومكايد الحروب مالم يتقدم نهى عن شي من ذلك وأباح لله تمالى له التصرف فيه كيف شاء فلسنا ننكر أن يدبر عليه السلام كل ذلك على حسب مايراه صلاحا ، فإن شاء أمالى إقراره عليه اقره ، وإن شاء احداث منع له من ذلك في المستأنف منع ، الا أن كل ذلك مما قد تقدم الوحى اليه باباحته إياه ولابد.

وأما فى التحريم والايجاب فلا سبيل الى ذلك البتة، وذلك مثل ما أراد النبى صلى الله عليه وسلم أن يصالح غطفان على ثلث تمار المدينة فهذا مباح،

<sup>(</sup>١) في الاصل دقبلي ، وهو خطأ والمعنى غيرواضح كان المراد منهوما

لان لهم بهبوا من أموالهم ما أحبوا مالم ينهوا عن ذلك ، ولهم أن يمنعوه مالم يؤمروا باعطائه ، وكذلك منازله عليــه السلام في حروبه ، له أن ينزل من الارض حيث شاه ، مالم ينه عن مكان بعينه ، أو يؤمر بمكان (١) بعينه وكذلك قوله عليه السلام في تلقيح ثمارا هل المدينة، لانه مباح للمرء أن يلقح نخله ويذكر تينه، ومباح أن يترك فلايفعل شيئًا من ذلك . وقد أخبرني محمد بن عبد الله الهمداني عن أبيه: أنه ترك تينه سنين دون تذكير فاستغنى عن التذكير، فلمل النخل كذلك، لوتوبع عليه ترك التلقيح سنة بعد سنة لاستغنى عن ذلك ، وهذا كله ليس من أمور الدين الواجبه والمحرمة في شي ، إنما هي أشياء مباحة من أمور المعاش ، من شاء فعل ، ومن شاء ترك ، وإنما الاجتهاد الممنوع منه ماكان في التحريم والايجاب فقط بغير نص ، وقد نص النبي عليه السلام في حديث التلقيح على قولنا ، وقال عليه السلام : «أنتم أعلم بأمور دنياكم » وقد حدثنا بهــذا الحديث عبد الله بن يوسف بن نامي عن احمد بن فتح عن عبد الوهاب بن عيسى عن احمد بن محمد عن احمد بن على عن مسلم حدثنا أبو بكر بن أبى شيبة وعمر والناقد كلاها عن أسود بن عامر ثنا حماد بن سلمة عن هشام بن عروة وثابت ، وهشام عن أبيـه عن عائشة ، وثابت عن أنس(٢) : ﴿ أَن رسول الله صـ لى الله عليه وسلم مر بقوم يلقحون النخل (٢) فقال: لو لم تفعلوا لصلح قال: فخرج شيصاً ، فر بهـم فقال: مالنخلكم ? فقالوا: قلت كذا وكذا ، قال: أنتم أنلم بأمور (٤) دنياكم » قال ابو محمد: فهذا بيان جلى \_ مع صحة سنده \_ فى الفرق بين الرأى فى أمرالدنيا والدين، وانه عليه السلام لايقول في الدين الامن عند الله تمالى،

<sup>(</sup>۱) في الاصل(لمكان)والباء اصح هنا من اللام (۲)في الاصل( عن ابن عباس) وهوخطأً وفي هامشه نسخة (عن انس) وهو الصواب الموافق لما في صحيح مسلم (۲: ۲۲۴) (۲) لفظ النخل ليس في مسلم (۵) في مسلم ﴿ يأمر ﴾

وان سائر مايقول فيه برأيه ممكن فيه أن يشارعليه بغيره فيأخذعليه السلام به ، لان كل ذلك مباح مطلق له ، واننا أبصر منه بأمور الدنيا التي لاخير معها الافي الاقل ، وهو أعلم منا بأمر الله تعالى ، وبأمر الدين المؤدى الى الخير الحقيق ، وهذا نص قولنا . وبالله تعالى التوفيق . وفي هذا كفاية والحدلله

ومن ذلك ماقال أبو بكريوم الحديبية لرسول الله صلى الله عليه وسلم اذ قال له بعض من حضر: أرى أن عيل على عيال هؤلاء \_ فقال أبو بكر د تال له بعض من حضر: أرى أن عيل على عيال هؤلاء \_ فقال أبو بكر د ترى أن نعضى لوجهنا » فهذا كله مباح للامام أن يغزو، وله أن يؤخر الفزو يومه ذلك وشهره ذلك ، ويغزو بعد ذلك ،

فاعلم الآن أن الاجتهاد إنما هو طاب الحقيقة من الوجوه المؤدية اليها ، لامن حيث لايؤدى اليها ، والطلب كا ذكرنا هو الاستدلال ، فالاستدلال والاجتهاد شي واحد ، وقد يستدل من لايقع على حقيقة الدليل . وكون الشي في نفسه حقا هو شي آخر ، لانه قد يكون الشي حقا ولا يوفق(١) له طالبه ، ولا يضر ذلك الحق ، كما أن في منازلنا أشياء لا يملمها غيرنا من الناس ، وليسجهل من جهلها أو ظن فيها غيرمافيها بما يحيل الحق عن وجهه كما لا يده علم من علمه درجة في أنه حق ، والحق المعلوم والحق المجهول سواء في أنهما حق ، واقعان تحت جنس الحق ، وكل شيئين وقعا (١) تحت نوع واحد أو تحت جنس واحد ، فانهما متساويان في ذلك النوع وذلك الجنس مساواة صحيحة نهني فيها أو جبته لهما تلك الجنسية ، أو تلك النوعية وكل من بلغه عن النبي صلى الله عليه وسلم خبر فقد لزمه البحث عنه ، فان لم يغمل فقد عصى الله تمالى ، وكل من قامت عليه حجة من أصول صحيحها وأقر يفعل حق ، فلا حت له وفهمها ، ثم لم يرجع الى موجها لتقليد أو لانه ظن أن

<sup>(</sup>١) في الاصل يوافق (١) في الاصل شي واقما وهو خطأ

ههنا حجة اخرى لا يعلمها فهو فاسق ، وذلك نحو من أقر بخبر الواحد ، فأناه حديث صحيح مسند ، فتركه لقياس ، أو لهوى ، أو تقليدا لمالك ، أوللشافعى ، أولابى حنيفة ، أو لاحمد ، أو لداود ، أو لصاحب من الصحابة ، أو تابع ، أو لفقيه قديم أو حديث ، معتقدا أن ذلك الفقيه أو الصاحب كان عنده فضل علم جهله هو ، أو أن النص الذي قاس عليه أحق أن يتبع \_: فهو فاسق ساقط المدالة عاص لله عز وجل .

وأما من تعلق بحديث آخر معارض للحديث الذي بلغه ، فما دام لايحقق أصلا في بناء الاحاديث بعضها على بعض، فهو مأجورعلى اجتهاده \_ وإن كان مخطئا \_ ولا إثم عليه في خطئه . وهكذا القول في الآي ، وفي الاحاديث والآي ، ولا فرق

وأما من ذكرنا قبل فبخلاف ذلك ، لانه ترك الحق وهو يعلمه ، فدخل فيمن شاق الرسول من بعد ما تبين له الهدى . وأما إذا حقق أصلا فى بناء الاحاديث أو الآى ، أو الاحاديث مع الآى فالنزمه ، نم لم يعتقد موجبه ، فهو فاسق كا قدمنا ، للآيه التي قال تعالى فيها : « ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى و فصله جهنم ، بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى و فصله جهنم ، وهدذا الذى فعل ماذكرنا فقد ترك ما أقر بلسانه أنه هدى ، وأنه أمر الله تعالى ورسوله عليه السلام ، وصار فيمن شهد على نفسه

وكذلك من أبى قبول خبر الواحد ، أو أبى قبول وجه العمل فى البناء الصحيح فى النصوص ، فأقيمت الحجة عليه فى ذلك كله ، من براهين راجعة الى النصوص ، وفهمها ولاحت له فلم يرجع الى الحق فى ذلك ، وانما يمذر من لم تقم عليه حجة بجهله فقط ، وكذلك من قامت عليه البراهين فى ابطال القياس فتمادى عليه .

وأما من أجاز أن يكون صاحب فن دونه ينسخ أمرا أمربه رسول صلى

الله عليه وسلم ، أو يحدث شربعة : \_ فهذا كافر مشرك حلال الدم والمال ، عنزلة اليهود والنصارى ، وعليه لعنة الله ولعنة اللاعنين والملائكة والناس أجمين ، ونحن برآء منه وهو برئ منا . فان لم تقم عليه الحجة فهو مخطئ مأجور مرة ، لقصده الى الخير . وبالله تعالى التوفيق ، وهو حسبنا و نعم الوكيل

## الباب الثاني والثلاثون

فى وجوب النيات فى جميع الاعمال، والفرق بين الخطأ الذى تعمد فعله ولم يقصد به خلاف ما أمر، وبين الخطأ الذى لم يتعمد فعله، وبين الخطأ الذى لم يتعمد فعله، وبين المحمل المرء غيره بأجر العمل المصحوب بالقصد اليه. وحيث يلحق عمل المرء غيره بأجر أو إنم وحيث لا يلحق

قال ابو محمد: قال الله عزوجل: «وما أمروا إلاليعبدوا الله مخلصين له الدين» وقال قمالى: « ومن يفعل ذلك ابتفاء مرضات الله فسوف نؤتيه أجرا عظيما » وقال «ولاأ قول للذين تزدرى أعينكم لن بؤتيهم الله خيرا الله أعلم بما في أنفسهم » وقال تعالى . «لقد رضى الله عن المؤمنين اذبيا يعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأفاهم فتحا قريبا » وقال تعالى : « فأنها لا تعمى الابصار ولكن تعمي القلوب التي في الصدور » وقال تعالى : « إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله والله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إن المنافقين لكاذبون » حدثنا حمام بن أحمد ثنا عبد الله بن ابراهم ثنا أبو زيد المروزى ثنا الغربرى ثنا البخارى ثنا أبو نعيم ثنا زكرياء عن عاسر هو الشعبي سمعت النعمان بن بشير سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول فذكر المعمى سمعت النعمان بن بشير سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول فذكر الحديث وفيه ..: « ألاوإن في الجسد مضفة اذا صلحت صلح الجسد (كله) (١)

<sup>(</sup>١) الزيادة من اليخارى (١:١١) وانظر الفتح (١٠-١١٦ – ١١٩)

وإذا فسدت فسدا لجسد كله ألا وهي القلب » حدثنا عبد الله بن يوسف ثنا احمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد ثنا احمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا عبد الله بن مسلمة بن قمنب ثنا دواد \_ يعنى ابن قيس عن أبى سميد مولى عامر بن كريز عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ فلا كر الحديث: \_ « وفيه التقوى ههنا ويشير الى صدره ثلات مرات » حدثنا القاضى حمام بن احمد ثنا عبد الله بن ابراهيم الاصيلى ثنا أبو زيد المروزى ثنا محمد بن يوسف الفريرى ثنا محمد بن اسمعيل البخارى ثنا الحميدى ثنا سفيان ثنا يحي بن سميد الانصارى قال أخبرنى محمد بن ابراهيم التيمي انه سمع علقمة بن وقاص الليثى يقول سمعت عمر بن الخطاب يقول على المنبر سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « إنما الاحمال بالنيات وإنما لكل امرى مانوى » حدثنا عبد الله بن يوسف بن نامى ثنا احمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد ثنا احمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا عمرو الناقد ثنا كثير بن هشام ثنا احمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا عمرو الناقد ثنا كثير بن هشام ثنا جمفر بن برقان عن يزيد الاصم عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وأعمال كل الموركم وأموالكم ولكن ينظر الى قلوبكم وأعمالكم »

عزوجل، لا نه لم يخلص فى كل ذلك لله عزوجل، ولا فعله ابتفاءمر تضاته تعالى، ولا نوى به ما أمر به . وقد أخبر الله تعالى على لسان نبيه عليه السلام انه لا ينظر الى الصورة المنفر دعن عمل الصورة المنفر دعن عمل القلب الذى هو النية ، وصح أنه تعالى اعا ينظر الى القلب وما قصد به فقط ، ولا بيان أكثر من تكذيب الله عزوجل المنافقين فى شهادتهم ان محمدار سول الله ، وهذا عين الحق وعنصره الذى لا يتم حق إلا به ، فلما كانوا غير ناوين لذلك القول بقلوبهم صاروا كاذبين فيه ، وهذا بيان جلى فى بطلان كل قول لذلك القول بقلوبهم صاروا كاذبين فيه ، وهذا بيان جلى فى بطلان كل قول وعمل لم ينوبالقلب ، ونحن نحكى أقوال الكفار ونتلوها فى القرآن ، ولكنا لما لم ننوها بقلوبنا لم يضرنا ذلك شيئا ، وصح بنص الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن التقوى فى القلب ، فكل عمل لم يقصده القلب فليس تقوى ، وكل عمل لم يقصد بالمضفة التى بها يصلح الجسد فهو باطل وإن عمله الجسد، وفى هذا كفاية

على ان القائلين بخلاف قولنا يتناقضون أقبح تناقض، فمن مفرق بين التيمم والوضوء ، ومن مفرق في النية في الصوم بين أول النهار وآخره ، ومن مفرق في النية في الصوم بين أول النهار وآخره ، ومن مفرق في الحج بين الاحرام وبين سائر فرائضه، كل ذلك استطالة في الدين بالآراء الفاسدة ، والاهواء المضلة ، بلا دليل من الله تعالى

فان قال قائل منهم إنما أمرالله تعالى بفسل أعضاء الوضوء ففاسلها وإن لم تكن له نية قد غسلها ، قيل له وبالله تعالى التوفيق : ما أمر الله تعالى قط بغسلها مجردا عن النية بذلك للصلاة ، وبيان ذلك في الآيتين اللتين ذكرنا ، وفي الحديثين اللذين نصصنا ، وأيضا : فان الصلاة حركات من وقوف وانحناء ووضع رأس بالارض ، فان فعل ذلك إنسان متمددا ، ومتأملا شيئًا بين يديه ومستريحا ، حتى أتم بذلك ركعتين في وقت صلاة الصبح لاينوى بذلك صلاة الصبح أترونه يجزيه ذلك من صلاة الصبح المفترضة عليه ? وهذا مالا يقولونه الصبح أترونه يجزيه ذلك من صلاة الصبح المفترضة عليه ? وهذا مالا يقولونه

## فقد حصاوا على التناقض

فان احتجو افى الصيام بماروى أنه عليه السلام كان يدخل على عائشة فيقول: «أعندكم طمام» فان قالت : لا ، قال: «إلى صائم». قيل لهم وبالله تعالى التوفيق: لا حجة لكم فى ذلك ، لا نه ليس فيه نص على أنه صلى الله عليه وسلم استأنف الصوم من حينئذ ، وجائز أن يكون عليه السلام سأل: « هل عندكم طمام» وهو قد نوى الصيام ، فاو وجد طماما أفطر عليه و ترك الصوم ، كا روى من طريق عائشة أنها قربت اليه طماما فأكل ، وقال عليه السلام: « إلى كنت أصبحت صائما» وهذا جائز لنا محن أيضا، وأما عمل بلانية فلا سبيل اليه ، لما قدمنا قبل.

فان قالوا: فانكم تجبزون غسل النجاسة بلانية فالجواب وبالله تمالى التوفيق: إن كل تجاسة أمررسول الله صلى الله عليه وسلم بازالها بممل موصوف و بمدد عدود ، فلا بد فى إزالها من النية ، ولا تجزى الا بالقصد إلى تأدية العمل المأمور به فبها، وإلا فلا، وأما كل تجاسة أمر فا باجتنابها فقط ، دون أن يحد لنا فيها عمل أو عدد . فكيف مازالت فقدزالت. وقد اجتنبناها وأيضا فازلولا الاجماع ما أجزنا ذلك ههنا ، وأيضافان لباس الثوب النجس حلال الافى الصلاة وفرض الصلاة أن يصلى قاصدا بنيته الى لباس ثياب طاهرة عنده لا نجاسة فيها، فاذاصلى فى ثوب هذه صفته ، فاويا لذلك فقد أدى فرضه كاأمر ، بالنية التى أمر بها ، وليس غسلها فرضا لا يجزى سواه ، بل لوقطعها او انقطع موضعها من توبه ، أو لبس ثوبا آخر أجزأه ، فحسبنا أن يكون الثوب طاهراً لا نجاسة توبه ، ولا نبالى كيف زالت النجاسة عنه ، ولا فرق بين إجازة مالك النية للصوم فيه ، ولا نبالى كيف زالت النجاسة عنه ، ولا فرق بين إجازة مالك النية للصوم إبازة أبى حنيفة إحداث النية لصيام كل يوم من رمضان قبل زوال الشمس وإن لم ينوه من الليل ، ولا فرق بين تقديم النية قبل وقت الممل وبين تأخيرها وإن لم ينوه من الليل ، ولا فرق بين تقديم النية قبل وقت الممل وبين تأخيرها

عن وقت العمل ، وفى كلا الوجهين بحصل العمل المأمور به مؤدى بلانية صاحبه له ، ولا يجوز أن يؤدى عمل الابنية متقدمة ، يتصل بها ومعها الدخول فيه بلا مهلة ، ولا يعرى الابتداء به منها. ولو أمكن ذلك فى الصوم حتى تكون النية متصلة بطلوع الفجر لما أجزأ غير ذلك ؛ ولكن لما كان ذلك غير ممكن فى كل وقت ، أجزأ ذلك على قدر الطاقة ، هذا مع الحديث الوارد فى هذا المعنى من طريق حفصة : « لاصيام لمن لم يبيته من الليل » . و بالله تعالى التوفيق .

ولابد لكل عمل من نية .وكل شي يتصرف فيه المرء فلا يخلو من أحد وجهبن : إماحركة ، واما إمساك عن حركة . وإنما يفرق بين الطاعة من هذين الوجهين وبين المعصية منهما ، وبين اللغو منهما .: النيات فقط .ولا فرق بين الطاعة والمعصية واللغو ، في الحركات والامساك عن الحركات . إلا بالنيات فقط ، والا فكل عمل فهو إماواقع تحت جنس الحركة ، وإما واقع تحت جنس الامساك عن الحركة ، فوجب بالضرورة أن لايتم عمل ، ولا يصبح أن يكون حركة أو امساك متوجهين الى الطاعة المأمور بها ، خارجين عن المعصية وعن اللغو . إلا بنية . هذا أمر لا محيد عنه اصلا الالجاهل لا معرفة له بحقائق الامور .

فن صلى بنية رياء ففاسدق عاص ، ومن صلى بنية الطاعة التى أمربها فطيع فاضل ، ومن ركع وسجد وقام وقعد لابنية رياء ولا بنيدة الطاعة فذلك لغو ، وليس مطيعا ولا عاصيا . ومن توضأ بنيدة الرياء ففاسق عاص ، ومن توضأ بنية الطاعة كما أمر فطيع فاضل ، ومن غسل أعضاءه تبردا بلانية طاعة ولابنية رياء فليس مطيعا ولا عاصيا ، واذا لم يكن مطيعا فلم يتوضأ الوضوء الذى هو طاعة الله عز وجل مأمور به . وكذلك الصوم والحيج والجهاد والزكاة . لان الصوم إنما هو إمساك عن الاكل والشرب والوطء والتى والكذب والغيبة ومباشرة من لا يحل للمرء مباشرته ، فان أمسك عن كلذلك

بنية الرياء فهو عاص لله عزوجل فاسق غير صائم ، وإن أمسك عن كل ذلك بنية الطاعة في تركه كما أمر ، فهو مطيع فاضل صائم، وإن أمسك عن كل ذلك لابنية الرياء ولا بنية الطاعة كاأمر فليس مطيماولاطاصياء واذا لمبكن كذلك فليس صائمًا، وإذا لم يمسك بنية الطاعة عن ذلك في صوم الفرض في الوقت الذي أمر فيه بالامساك عن كلماذكرنا فهو عاص، لا نه خالف ماأمر به. وهكذا القول فى رمى الجمار والوقوف بعرفة والمزدلفة والطواف والسعى ، وكذلك سائر الاشياء كلها. فن أكل الشعير مؤثرا بالبر المساكين ، ناويا للبر فى ذلك ــ: ففاضل محود، ومن أكله لؤما وبخلا، وخزن البر مستكثراً للمال، فمذموم آثم. ومن مشى راجلا وحمل متاعه بيده \_ تواضعا لله تعالى لا بخلا ولا دناءة ، وتصاون عن الخسائس مع ذلك ، وتصدق ناويا بكل (١) ذلك ماذكر نا \_فهو فاضل محمود . ومن فعل ذلك بخلا ودناءة فمذموم ، وإن فعل بنية رياء ففاسق . ومن أنكح بنته عبده أوعلجا \_ كما فعل ضرار بن عمرو \_ تواضعا ، ونيته التسوية بين المسلمين، وهو مع ذلك عزيز النفس ، غيير طمع ولا جشع ، ففاضل محمود عند اهل العقول رائض لنفسه الغضبية ، ومن فعل ذلك طمعا أو مهانة نفس ، فذموم ساقط . ومن لبس الوشى المرتفع الذي ليس حريرا بنية الاقتداء بالنبى صدلى الله عليه وسلم فأجور فاضل ، ومن لبسه بنية التخنث والأشر والاعجاب ففاسق مذموم. وهكذا جميم الأعمال أو لها عن آخرها . فصح أن لاعمل أصلاالابنية كما ذكرنا . وبالله تمالى التوفيق \* فان قال قائل : انهم تقولون فيمن أعنق في نفسه أمنه أو عبده ونوى عتقهما وأمضاه نية صحيحة، الآآنه لم يلفظ بعتقهما أنهما لايكونان بذلك حرين ولا يكون هو معتقا ، لاعند الله تعالى ، ولافي الحكم ، فإن العبد والامة باقيان مملوكين له كماكانا. وتقولون فيمن طلق في نفسه ونوى الطلاق إلا أنه لم يلفظ

<sup>(1)</sup> في الاصل « المكل »

بلفظ من الفاظ الطلاق ـ: إنه لا يكون مطلقا بذلك ، لا عندالله ولا في الحكم ، وإنما امرأته حلال له كاكانت، حتى إنكم تقولون: إنه إن لفظ بلفظ ليس من ألفاظ الطلاق ونوى به الطلاق، إنه لايلزمه بذلك طلاق، وأنها امرأته كاكانت حلال له فى الحكم والفتيا معا ، وتقولون : إن منوهب بنيته أو تصدق بنيته بشي من ماله مسمى ولكنه لم يلفظ بلفظ من ألفاظ الهبة أوالصدقة، إنه بذلك غير واهب ولامتصدق ،ولا يلزمهشي ،لاني الفتيا ولافي القضاء ، وإن اعترف بذلك كله وأقر بأنه نواه ، ثم تقولون : إن من نوى فى حال صيامه أنه تارك للصوم عامداً بذلك ذاكراً لصومه، الآأنه لم يأكل ولم يشرب ولا وطئ ولا فعل فعلا ينقض الصوم، فإن صومه قد بطل ، وأنه قد أفطر . وتقولون فيمن نوى في حال صلاته أنه تارك للصلاة خارج عنها ، الآأنه لم يفارق ماهو فيه من هيئتها إنه قد بطلت صلاته اذا تعمد ذلك وهو ذا كرأنه في صلاة. وتقولون فيمن نوى في حال إعطائه زكاة ماله أنه ليس ذلك عن زكانه المفترضة عليه: إنه كذلك غير مؤد فرض زكاته وان عليه أداءها ثانية ، وتقولون فيمن نوى في حال تذكيته مابذكي إنه عابث غيرقاصد إلى التذكية المأمور بها: إنها ميتة لايحل اكلها. وتقولون فيمن نوى في حال عمرته وحجه أنه رافض لهما وهو مع ذلك متاد في عملهما: فان حجه وعمرته قد بطلا. وتقولون فيمن نوى في حال وضوئه وغسله أن بعض عمله لهما لاينوى به أداء الغسل والوضوء المفترضين عليه: إن ذلك الغسل والوضوء ناقصان، لابد لهمن إعادة ماعمل بغير نية. و تقولون فيمن أتم كل هذه الاعمال بنية لها (١) فلما أتمها نوى بطلانها: إنه لا يبطل شيُّ منها بذلك ، وإنها ماضية جازية جائزة . فما الفرق بين ماجوزتموه وبين ما أبطلتموه من ذلك ? وهل كل ذلك الاسواء ?وما الفرق بين استغناه النية في بعض هذه الوجوه عن مضامة العمل اليها عوبين افتقارها الى مضامة العمل

<sup>(</sup>١) فالاصل د لهما ، وهو خطأ

## اليها في بعضها ?

قالجواب وبالله تعالى التوفيق: إن جميع الاهمال المأمور بها هي مفتقرة الى نية تصحبها كا قدمنا لما ذكرنا في أولهذا الباب من وجوب القصدالى الله تعالى والاخلاص له بالعمل، فتى قصد المرء الى إبطال تلك النية فقد بطل ذلك العمل، إذ لم يأت به كاأمر من إصحاب النية إياه ، فلذلك بطل ماذكرنا من الوضوء والفسل والصوم والصلاة والحج ، لا نه ليس الاصائم أوغير صائم ، أو مصل، أوغير مصل ومتوضى أو غير متوضى ، وهكذا في الركاة والحج وغير ذلك، فاذا لم يكن صائما ولا مصليا ولا متوضى كا أمر فهو، غير صائم ولا متوضى ولا مصل . وهكذا القول عندنا \_ فيمن طلق أو أعتى أو تصدق بغير نية \_: إن كل ذلك لا يلزمه عند الله تعالى، وإن كنا نقضى عليه بامضائه ، لا نا لا نعلم نيته في ذلك ولو علمنا اله كان بغير نية لما حكنا عليه بشي من ذلك أصلا ، فلو وصل قوله كله فقال : عبدى حر بغير نية منى لمتقد ، أو قال ذلك في الطلاق والنكاح والصدقة والمبة : \_ لما أنفذنا عليه شيئا من ذلك أصلا .

وكل ما ذكرنا و ما لم نذكر من سائر الأعمال فلا تجزيء فيه النية دون العمل ، ولا العمل دون النية ، ولا بد من اقترامهما مما ، لا نه مأمور من الله تعالى بهما مما ، فلا بد فى الصلاة من حركات محدودة معمولة مع النية ، ولا بد فى الوضوء من مثل ذلك أيضا ، ولابد فى الحج من مثل ذلك ، ولابد فى الصوم من إمساك عن كل ما أمر بالامساك عنه مع النية ايضا، ولا بد فى العتق والطلاق والنكاح والحبة والصدقة من نطق ولفظ مع النية فى كل العتق والطلاق والنكاح والحبة والصدقة من نطق ولفظ مع النية فى كل ذلك ، لأنه لا يعلم شي من ذلك الا بالا لفاظ المعبرة عنه ، فإن انفرد فى كل ما ذكر فاعمل دون فيه فو باطل ، وإن انفرد نية فيه دون عمل فهى باطل ما ذكر فاعمل دون أن يصلى أو يتوضأ أو يحج أو يصوم ولم يصل ولا توضأ ولا

حج ولا صام فلا شي له . فلا يظن الظانأن قولنا اختلف في شي مما ذكرناه الله هو كله باب واحد، وهو أنه لا بد من عمل ونية، لا حكم لا حدها دون الآخر . ومن خالفنا في هذا فانه يتناقض، فرة يقول بقولنا في بعض المواضع، ومنها الصلاة ، ومن قل يقول بقولنا دون دليل الكن اتباعا للهوى والتقليدالذي لا يحل .

فانقال: فانكم تقولون فيمن أفطر فاسيا غير ذاكر لصومه، أو تكلم أو همل أو أكل فاسيا في صلاته غير ذاكر انه في صلاة ، أو قتل صيدا وهو محرم غير متعمد لقتله: إنه لا شي عليه في كل ذلك \* تم تقولون: من أحدث بشي يخرج من خرجيه من فائط أو بول أو ريح أو مذى أو ودى أو منى فاسيا ، أو نام مغلوبا فقد بطلت طهارته ، وتقولون: إن من ذبح أو نحر أو تصيد ، فلم يسم الله تعالى فاسيا أو عامدا ، فكلاها سواء لا يحل أكل شي من ذلك . فالجواب وبالله تعالى التوفيق: إن الاصل الذي تجرى عليه الفتيا أنه لاشي على الناسي لقوله تعالى : « ليس عليكم جناح فيا أخطأتم به ولكن ماتعمدت قلوبكم » فلا يخرج عن هذا النص الاما أخرجه نص أو إجاع ، فلمهذا النص ولما أخبر نيه أبو العباس احمد بن عبد الحميد الشيرازي أخبر تنا فاطمة بنت الحسن بن الريان المخزوى وراق القاضي أبي بكر بكار بن قتيبة قالت تنا الربيع بن سليان المؤذن ثنا بشر بن بكر عن الاوزاعي عن عطاء عن عبيد بن الربيع بن سليان المؤذن ثنا بشر بن بكر عن الاوزاعي عن عطاء عن عبيد بن عميرعن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن الله تجاوز لى عن أمني الخطأ والنسيان ومااستكرهواعليه (١) » فني هذا الحديث نص التسوية عن أمني الخطأ والنسيان ومااستكرهواعليه (١) » فني هذا الحديث نص التسوية عن أمني الخطأ والنسيان ومااستكرهواعليه (١) » فني هذا الحديث نص التسوية عن أمني الخطأ والنسيان ومااستكرهواعليه (١) » فني هذا الحديث نص التسوية

<sup>(</sup>۱) هذا اسناد صحیح • وقد روا. ابن ماجه بلفظ آخر (۱: ۳۲۳) من طریق الولید بن سلم عن الاوزاعی عن عطاء عن ابن عباس وهو منقطع . ورواه بهذا اللفظ من حدیث آبی ذرباسناذ ضعیف و حدیث ابن عباس نسبه ابن حجر ایضاً الی ابن حبان والدار قطنی والبیهتی و الحاکم فی المستدرك . و تفصیل الكلام علیه فی التلخیص الحبیر (۱۲:۱۱ ۱۳۰۱) وفی جامع العلوم لابن رجب (۲۷۰ – ۲۷۲)

بين العمل المقصود نسيانا بغير نية ، وبين الخطأ الذي لم يقصد. فلهذاو لنصوص آخر لم يبطل الصوم بفطر نسيان، ولا بطلت الصلاة لعمل نسيان، وهكذا كل نسيان ، الانسيانا استثناه من هذا النص نص آخر أو إجماع ، كما صح من الاجماع المتيقن المقطوع به في الا حداث المذكورة أنها تنقض الطهارة على كل حال بالنسياذوالعمد، وبالضرورة ندرى أنه لم يزل الناس يحدثون في كل يوم من عيد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكلهم يوجب الوضوء من ذلك، فصح أنه إجماع منقول الى رسول الله صلى عليه وسلم، وكذلك النوم لانه لايكون إلابغلبة أبدا لا بقصد، ولوقصد المرء دهره كله أن ينام لم يقدر إلا أن يغلبه النوم. وأما سائر الاحداث التي لا إجماع فيها فانها لاتنقض الطهارة عندنا الا بالقصد والعمد لا بالنسيان ، كاللمس للنساء وكمس الفرج . وأما الذكاة فإن النص ورد بأن لاناً كل ممالم يذكر اسم الله عليه، قال تعالى: « ولا تَأَكُلُوا مِمَالِمُ يَذَكُرُ اسْمُ اللهُ عليه وإنه لفسق » وقال تعالى : «فكلوامما أمسكن عليكم واذكرو اسم الله عليه» فلما كان ماذكاه الناسي للتسمية ممالم يذكر اسم الله عليه بلاشك كان مما تهيناعن أكله بالنص، وأما الاثم فساقط عن الناسي جملة. وقد رام قومأن يتوصلوا الى إباحة مانسي ذكر اسم الله عليه بقوله عزوجل في الآية المذكورة: ﴿ وَانْهُ لَفْسَقَ ﴾ وقالوا: الفسق لا يقع الاعلى العمد

قال ابو محمد: وهذا تمويه ضعيف، لا ننا لم نقل ان الله تعالى أو قع اسم الفسق على نسيان الناسى للتسمية ، وإنما قلنا ما فى نص الآية : إن ذلك الشي المذبوح أو المنحور أو المتصيد الذي لم يسم الله تعالى عليه عمدا أو نسيانا هو نفسه المسمى فسقا، كما سمى الله تعالى الحمر والميسر رجسا من عمل الشيطان فبطل تمويهم وكان الناسى لذكر اسم الله تعالى على التذكية غير مذك ، وغير المذكى لا يحل أكله ، وكذلك من نسى أن يذكى ففك الرقبة ، وكذلك من

نسى النية في مدخل صلاته ومدخل صومه ومدفع زكاته ، فهؤلاء كلهم غير مصل ولا صائم ولا مزك ، إلا أن الزكاة ليست مرتبطة بوقت محدود الطرفين فهى تقضى أبدا ، وقد جاءالنص بوجوب قضاء الصلاة على الناسى، وأماالصيام فهو مرتبط بوقت محدود الطرفين، فلا سبيل الى نقله الابنص آخر ، وكذلك المذكى إنما هو عمل في شي بعينه، لا يقدر على استرجاعه نعد موته ، فلما لم يسم الله عليه بنسياناً و عمد فهو ميتة لا يحل أكله ، والتسمية في اللغة لا تقع الا على ما ذكرنا باللسان لاعلى ما استقر في القلب دون ذكر باللسان ،

والمجب كل المجب بمن يرى على المفطر ناسيا القضاء ولا يعذره ، وقدجاء النص بانه صائم تام الصوم ، ثم يرى أكل مانسى ذكر اسم الله تمالى عليه من المذبوحات وغيرها ، ويعذر ههنا بالنسيان حيث عم النص بالمنع منه . وهذا كا ترى . وبالله تمالى التوفيق

وكذلك من افتتح العمل الذي أمر به بنية قصد اليه كما أمر ، ثم نسى النيسة في درجذلك العمل وكان العمل متصلا غير منقطع ، فهذا لا يبطل ممله بالنسيان للنص الذي ذكرنا . فبطل بكل ماذكرنا ماظنه الظانمن أن قولنا ان كون الفطر بفية الفطر عمدا في الصوم دون الا كل واقعاً نه مخالف لقولنا ان العتق والطلاق بالنية دون النطق غير واقعين ، بل هوكله باب واحد ، وذلك أن الامساك عما ينقض الصوم بغير نية ، قصد بذلك الى أداء الصوم فاسد باطل ، وكذلك نية الصوم دون الامساك عما ينقض الصوم عمدا باطل فاسد ، وكذلك العتق والطلاق دون نيه لهما باطل ، وكذلك النية لهما دون فاسد ، وكذلك النية لهما دون في هذا لاختلاف الاجوبة ،

وبيان تحقيق رفع الاشكال في هذا الباب هوأن يسأل السائل فيقول : ما تقولون فيمن طلق في نيته دون قول ? وفيمن أعتق في نيته دون قول ؟ وفيمن أفطر فى نيته دون عمل يفسد به الصوم اوفيمن نوى إبطال صلاته التي هو فيها بنيته دون عمل مضاد للصلاة أو نوى تبردا فى خلال وضوئه ولم ٩ يحدث حدثا ينقض الوضوء ، وفعل كل ذلك عمداذاكرا لما هو فيه ٩

فالجواب وبالله تمالى التوفيق أن نقول له : كل من ذكرت لاعتق له ولا طلاق له ، ولا صوم له ، ولا وضوء له ، ولا صلاة ، ومثل هذا الا عان فانه قول ونية ، فن عدم النية ولفظ بالا عان فلا إعان له ، ومن عدم القول ونوى الا عان فلا إعان له ، واذا كان لا إعان له فهو كافر ، لا لا مؤمن أو كافر ، وأما من أتم العمل الذي أمر به كما أمر به ، من عمل ونية ثم نوى بعد انقضائه نقضه وإبطاله ، لم يكن ذلك العمل منتقضا، لانه قد كمل وتأدى كا أمر الله تعالى ، وانقضى وقته فلا ينقضه نية مستأنفة ، وكذلك لا تصلح العمل الفاسد نية غير مضامة له ، إما متقدمة وإما متأخرة . وقد أقنا البراهين على أن كل ماصح في وقت لم يبطل في ثان الا بنص أو إجاع ، وهذا القول فيمن طلق بنيته وأعتق بنيته دون في ثان إلا بنص أو إجاع . وهذا القول فيمن طلق بنيته وأعتق بنيته دون في ثان إلا بنص أو إجاع . وهذا القول فيمن طلق بنيته وأعتق بنيته دون في ثان إلا بنص أو إجاع قد صحا في أول فلا يبطلان في ثان الا بنص ، ولا نص قول من أراد أن يحقق جواز العمل بنية متقدمة له غير متصلة به لانه لو جاز أن يكون بينهما مائة عام ولا فرق

وقد قال المالكيون: إن في أول ليلة من شهر رمضان تجزئ النية لصيام باقيه ، وهذا باطل ، لانه لو جاز ذلك لأ جزت نية واحدة في أول رمضان يصومه المرء عن إحداث نية لكل رمضان يأتى . وهم لايقولون ذلك . قان قالوا: إنه يحول بين رمضان ورمضان شهور لاصيام فيها .قيل لهم : وكذلك يحول بين كل يومين من أيام رمضان ليل لاصيام فيه ،ولكل يومكمه، وقد

<sup>(</sup>١) في الاصل « لم » يدون الواو

يمرض ويسافر فيفطر ولا يبطل لذلك صيام ماسلف ، ومن قولهم: ان انتقاض صيام يوم من رمضان بطاعة أو بمعصية لاينقض صيام ماسلف فيه، وهذا هدم لقولهم ، فان ادعوا في ذلك إجماعاً أكذبهم سـميد بن المسيب عميد أهل المدينة ، لانه يقول: من أفطر في رمضان يوما عمدا فعليه قضاء الشهركله ، لانه عنده كيوم واحد، وكصلاة واحدة، إن انتقضت منها ركعة تعمداً انتقضت كلها. فاستبان بكل ماذكرنا أن كل هذا نوع واحد لاخلاف بين شي ً منه ؛ ولم نقل هذا على أننا حا كمون لبعض ما ذكرنا عثل حكمنا لسائره \_ قياسًا ، ومماذ الله من ذلك .ولكنا أريناأ صحاب القياس تنا قضهم في ذلك ، حيث يرتضونه ويصححونه ومحكمون بهمن القياس الفاسد. وأما نحن فأنما معتمدنا في كل ماذكرنا على ماقد بيناه من أن كل عمل خلا من نية، أوكل نية خلت من عمل \_ : فكل ذلك فاسد ، لقوله تعالى: «وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين ، فأمرنا بشيئين كما ترى، العبادة وهي العمل، والاخلاص وهو النية ، فلا يجزى أحــدهما دون الاخر. وبقوله عليه السلام: ﴿ إِنَّا الاعمال بالنيات ولكل امرئ مانوى » فصح مهذا النص أنه لا عمل الا بنية مقترنة معه ، غير متقدمة ولا متأخرة ، وقوله تعالى : ﴿ ليس عليكم جناح فيها أخطأتم به ، إلا أن يأتي نص باستثناء شي من هذه النصوص فنصير

وقدساً لنى بعضهم فقال: ما تقول فيمن أفطر فاسيا الصومه ? فقاتله: سومه تام .قال: فا تقول فيمن ترك وكمة من صلاته فاسيا ? فقلت: يصليها مالم ينتقض وضوؤه ، أو يعيد الصلاة كلها إن انتقض وضوؤه ، فقال لى : لم فرقت بين الامرين ? وهلا أجزت الصلاة مع نسيان بعضها ، كما أجزت الصيام مع نسيان بعضه بافطار في بعض نهاره ?

عَالَجُوابِ وَبَاللهُ تَعَالَى التَّوْفِيقَ: إننا لسنا من أصحاب القياس فيلزمنا هذا

السؤال عوإغا اتبعنا النص الوارد فيمن أفطر ناسيا انه يتمصومه عواتبعنا فيس نسى صلاته أو بعضها أن يصليها ، لاننا مأمورون بالصلاة بالنص ، وبعض الصلاة صلاة، فن لم يصل ناسيا، قيل له بالنص: أقم الصلاه التي نسيت إذاذكرتها ولا مزيد .ولكنا نتطوع ونريه فسادماأراد إلرامنا إياه من طريق القياس الذي يدعونه وهم أترك الناس لطرده ،فنقول وبالله تعالى التوفيق: ليس يشبه تارك ركمة ناسيا من أفطر ناسيا ،وإنما يشبه من أفطر ناسيا من تكلم في صلاته ناسيا، ويشبه تارك الركعة ناسيا من نسى انه صائم فنوى الفطرفى باقى نهاره إلاأن النص فرق بين حكميهما ، وذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «من نسى صلاة أو نام عنها فليصلها إذا ذكرها »ولم يأمر في نسيان الصوم بذلك ، والصوم له وقت محدود حده الله تعالى ، فلاسبيل الى نقله الى وقت آخر أصلا الاحيث جاء النص بنقله فقط ،ومن تعدى ذلك فقد تعدى حدود الله تعالى ، قال الله عزوجل: ﴿ ومن يتمد حدود الله فقد ظلم نفسه ﴾ نعوذ بالله من الظلم والظلم حرام. وأما من نوى أن يفطر ولو بعدساعة ولم ينو أنه مفطر فى وقته ذلك فلايكون بذلك مفطرا أصلا ، فإن جازت ١ تلك الساعة ولم يحدث فيها نية للفطر مجددة لم يضر صومه تلك شيئا وصومه تام، وهكذا من نوى أن يزنى ولم يزن أو أن يشرب، ولم يشرب ،أو أن يتصدق ولم يتصدق، لا يكتب له ولا عليه مالم يفعل من كل ذلك شيئا ، وهو كله باب واحد، ولاعمل الا بنية مصحبة للدخول فيه بكون أول الدخول فيه بعد إحدانها ،

والخطأ يكون على ضربين: أحدها فعل لم يقصده الأنسان أصلا ،وذلك كرجل رمى غرضا فاصاب إنسانا لم يقصده ، وكانسان جر نفسه فاستجر ذبابا فدخل حلقه وهوصائم ، أو أراد حك خذه فسذكره، فهذا وجه، وهوالذي يسميه أعدل الكلام التولد، لانه تولد عن فعله ولم يقصدهو فعله . والوجه

<sup>(</sup>۱) في نسيخة ﴿ جاءت ؟

الثاني فعل قصد الانسان عمله الاأنه لم ينو مذلك طاعة ولا معصية ، ولا نوى بذلك ماحدث من فعله ولا قصد الى بعض ما أمر به ولا إلى خلاف ما أمر به ، كانسان لطم آخر فوافق منية الملطوم، أوكانسان صائم عمد الاكل وهو غير ذاكر لصومه ولا قاصد الى إفساد صومه ، أو نسى أنه في صلاة فقصد الى الاكل أو الى الكلام أو إلى المشي غير عامدلافساد صلاته ،أونسي أنه على طهارة فقصد الى مس ذكره غير قاصد بذلك الى نقض وضوئه أو سقاه إنسان بحضرة عدول من إناء أخبره أن فيه نبيذا غير مسكر ، فلما جرع منه قاصدا الى شربه علم أنه خمر ، فازاله عن فيه بعد أن شرب منه ، أو وطي امرأة لقيها في فراشه عامدا لوطئها وهو يظنها امرأته ، فاذا بها اجنبية أدخلت عليه ، أوقرأ آية قاصدا الى الالفاظ التي قرأ يظنها من القرآن وهي بخلاف ذلك في القرآن، أو قتل صيد! عامدا لقتله غيرذا كر لاحرامه وهو محرم فهذا وجه ثانى ١ ، وكلاها مرفوع لاينقض شي من ذلك عملا ولا إعانا ، ولا يوجب إنما ولا حكا، الاحيث جاء النص بانه يوجب حكا مما ذكرنا، فيوقف عنده ويكون مستثنى من الجملة التي ذكرنا منها طرفا ، كالنص الوارد في إيجاب الدية على العاقلة ، لانه في كلا الوجهين المذكورين لم ينو معصية ، وكذلك من فعل أي فعل كان ولم ينوبه الطاعة لله تعالى فهو غير موجبله أجرا ولاأدى ماأم به ، وأماالعمد المرتبط بالقصد الى مابحدث من ذلك العمد، أو الى بعض ماهو فيه، كقصدالصائم الى الاكل وهو ذاكر لا نهصائم فرض، وكضربه إنسانا عا يمات منه قاصدا لضربه به عالما بأنه قد يمات من مثله ، وكتبديله القرآن عامدا عالما بأنه ليس كذلك في المصحف، وكشربه الخروهو بعلمها خرا، وكوطئه أجنبية وهو يعلم أنها ليست له زوجا ولا ملك عين ، فهذا كله يوجب الحكم بالانم و بما أتى به النص ، وإنما قلنا في قاتل الصيد عامدا لقتله غير ذاكر لا حرامه :\_

<sup>(</sup>١)كذا في الاصل وله وجه

إنه لاجزاء عليه ، لقوله تمالى في آخر الآية : «ومن عادفينتقم الله منه» والنقمة لاتقع الاعلى عاص، ولا يكون عاصيا بقتل الصيد أصلا إلا حتى يعمد قتله ، وهو مع ذلك ذاكر لاحرامه طالم بأنه منهى عن قتله فى تلك الحال ، هذا ما لاخلاف فيه أعنى أنه لاياتم الاف هذه الحال ، وكذلك من قصد بنيته الى فعل الطاعة فهومؤد لما أمر به من ذلك، والنفس هي الفعالة ، وفعلها المعرفة بما تفعله وغرضها فيه، وهي المحركة للجسد فلابدمن توفيتها فعلها الذي أمرت به بتمامه، ومما ذكرنامن لتى رجلا في صف المشركين فظنه مشركا فقتله عمدا . وهو لايعلم أنه مسلم فاذا هو مسلم، فلا خلاف في أنه لاقود عليه ولا إثم ، وكذلك سقط الانم والقود عن المتأول من الحكام وإن كان عامدا ، ليس ذلك الا لانه لم يقصدخلاف ماأمر به وهو يعلمه معصية ، وكذلك من أكل لحم خنزير وهو يظنه لحم كبش ،أوحنث غير ذا كر ليمينه ، فكل هذا لاشي عليه فيه ولا قضاء ولا إنم ولا تعزير ولا حد. فان جاء نص فى شى ما من ذلك كان مستثنی ، كمن صلى و هو يظن أنه واضى ً فاذا به غيرواضى ، فذكر بعد ذلك فهذا لم يصل فليصل لقوله عليه السلام: « لاصلاة الا بطهور » وهذا لم يصل كما أمر ، وأما من صلى وفى ثوبه شي فرض اجتنابه على من بلغه، أو صلى الى غير القبلة ، فان كان ممن لم يبلغه فرض اجتناب ذلك الشي ولا فرض القبلة قصلاته تامة ، لانه لم يكلف مالم يبلغه ، فان كان عمن بلغه كل ذلك فعليه أن يعيد الصلاة ما دام وقتها ، لانه علم ووقتها قائم ، اذ لم يصل تلك الصلاة كما أمر ، ففرض عليه أن يصليها كما أمر، وأما بعد الوقت فلا، لا يه لا يصلى صلاة الا في وقتها حاشا النائم والناسي والسكران فانهم خصوا بالنص فبهم، وكالدية وعتق الكفارة في قتل الخطأ فهذا مستثنى بالنص من سائر مالم يقصده المرء \* واعلم أن خصومنا يتناقضون في كل ماذكرنا تناقضا لا يرجعون فيه الى أصل، لكنمرة يلزمونه ومرة لايلزمونه دون برهان منالله تعالى فى كل

ذلك ، ومما يؤيد ما قلنا ما حدثناه عبد الله بن يوسف ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن على ثنا مسلم ثنا محمد ابن المثنى ثنا محمد بن جعفر ثنا شعبة عن عمرو بن مرة قال سمعت أبا وائل \_ هو شقيق بن سلمة \_ يقول ثنا أبو موسى الاشعرى: ﴿ أَنْ رَجَلًا أَعْرَابِيا أَنَّى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يارسول الله ، الرجل يقاتل للمغنم والرجل يقاتل للذكر، والرجل يقاتل ليرى مكانه ، فمن فى سبيل الله ? فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: من قاتل لنكون كلة الله العليا ١ فهو في سبيل الله، وقد روى الاعمش هـ ذا الحديث فذكر فيه ﴿ الذي يقاتل شجاعة وحمية وغضبا ورياء، وأنه صلى الله عليه وسلم لم يجمل في سبيل الله إلامن قاتل لتكون كلة الله عزوجلالعلميا. فلو أجزأ عمل بغير نية لاجزأ الجهاد الذي هو أفضل الاعمال بعد الأبمان ، ولكن لاسبيل الى أن يجزى عمل بغير نية .

ومن هذاالباب أيضا المكره على الكفر ،فان عمد بلسانه ولم يعمد بقلبه فلم يخرج بذلك عن الايمان ، قال الله تمالى : ﴿ إِلَّا مِنْ أَكُوهُ وَقَلْبُهُ مَطْمَئُنُ بالايمان ، فانما راعي تعالى عمل القلب فقط، وقد بين ذلك النبي صلى الله عليه وسلم إذ منثل عمن أكل ناسيا فاخبر عليه السلام أنه لم ينتقض صومه بذلك ، ولا شك في أن هذا الصائم عمد الاكل ٢ ولكنه كان ذاكر لصيامه ، فصح ماقلنا نصا . وبالله تعالى التوفيق

وقال تعالى: ﴿ لَا تَكُلُفُ إِلَّانُهُ اللَّهُ اللّ أحد عن غيره ، أو يصلى أحد عن غيره أويصوم أحدعن غيره ، وقد أخطؤا فى ذلك خطأ فاحشا، وليس في هذه الآية معارضة لآمر النبي صلى الله عليه وسلم بالحج عن الشيخ الكبير ، وبالصيام عن الولى الميت ، وبقضاء النذر عن

<sup>(</sup>۱) فی مسلم فی هذه الروایة «کلهٔ اللهٔ أعلی » (۲: ۲۰۲) مد بتعدی بنفسه و با لحرف

الميت ، لأن كل ما ذكر نا فالحى المؤدى هو المكلف ذلك فى نفسه ، وهى شريعة أومه الله تعالى إياها ، وافترضها ١ عليه ، كالصلوات الحس وسائر صيامه فى رمضان ، فقد تعين فى ذلك فرضا على الولى زائداً ، كلفه فى نفسه ، هو مأجور على أدائه ، لانه أدى فرضا كلفه ، والله تعالى متفضل على الميت والمحجوج عنه بأجر آخر زائد ، وخزائن الله لاتنفد ، وفضله تعالى لا ينقطع ، فبطل ظن من جهل ولم يفهم ، وقدر أن بين الا به التي ذكرنا ، والا حاديث التي وصفنات تعارضا ، وقد تنا قضوا فأ جازوا أن يؤدى المرادين عن غيره ، وجعلوا له أجرا بذلك ، وللميت المؤدى عنه حطيطة المدين الذي عليه ، وهكذا قلنا كن في سائر ما أمرنا بادائه ، من الصوم والحج والصلاة المنذورة ولا فرق ، فأوجبوا غرم بني عم المرء الدية عن القاتل خطأ فنقضوا قوطم ، فإن قالوا: الاجاع أوجب ذلك ، كذبوا ، لان عنمان البتي لا يرى ذلك ، يعني غرم العاقلة الدية عن فاتل الخطأ

قال ابو عمد رحمه الله : واحتج مخالفنا أيضا فى ذلك بقوله تعالى : «وأن ليس للانسان إلا ماسمى »

قال أبو محمد: وقد بينا فيما خلا أن يضاف كل ما قال عليه السلام الى ما قال ربه تمالى ، فصح أنه تمالى قد يتفضل على المرء بأن يلحقه دعاء ولده بعد موته وليس مما سمى ، وأنه تلحقه صدقة وليه عنه وليس مما سمى ، وكذلك سائر مانص عليه السلام على أنه يلحقه ، وقال تمالى : « وماهم بحاملين من خطاياهم من شى أنهم لكاذبون وليحملن أثقالهم وأثقالا مع أثقالهم » وقال تمالى : « ليحملوا أوزارهم كاملة بوم القيامة ومن أوزار الذين يضلونهم بغير علم » وأخبر عليه السلام أن من سن فى الاسلام صنة حسنة كان له مثل أجر من عمل ورض سرااتشد بد وافرض الهم وافرض سرااتشد بد وافرض

بها الى يوم القيامة علاينقص ذلك من أجورهم شيئا ، ومن سنسنة سيئة كان له مثل وزر من عمل بها الى يوم القيامة علاينقص ذلك من أوزارهم شيئا

قال أبو محمد: وكل هذا متفق لا تعارض فيه أصلا ، لا نمعني قوله تعالى: وما هم بحاملين من خطاياهم من شي ، أي إنهم لا يسقطون عنهم بتقليدهم إياهم إنما ، ولكن للمامل إنمه ، وللسان مثل ذلك أيضا، وهذا بين. وبالله تعالى التوفيق وكذلك ما أمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم من أن لايحنط الميت المحرم ولا عس طيبا ولا يغطى وجهه ولا رأسه وأن يكفن في نوبيه عنانه يبعث يوم القيامة ملبياً ، وماأمر به عليه السلام في الشهيد أن لايغسل ولايكفن وأن يدفن فى ثيابه ، وأخبر صلى الله عليه وسلم أنه يبعث يوم القيامة وجرحه يثعب (١) دما ، اللون لون دم والريح ريح مسك، فكلا الامرين عمل كلفناه نحن وألزمناه ، فن فعله أطاع الله تعالى ، ومن لم يفعله عصى الله عزوجل ، فتخيل أهل الجهل والاستخفاف بأوامر الله تعالى وأوامر رسوله صلى الله عليه وسلم فقالوا : إن همل الميت قد انقطع، فياليت شعرى من قال لهم: إن هذا عمل أمر به الميت ! و إنما قيل لهم: أنه عمل أمرنا نحن به في الميت، كما أمرنا بغسل سائر موتاناو تحنيطهم بالسدر والكافور والصلاة عليهم فهذاكله سواء ولا فرق. وتابية المحرم يوم القيامة فضل له حينئذ وجزاءكشعب جرحالشهيد ولا فرق .فبطل تمويه أهل الجهل والحمد لله.وكذلك قوله: ﴿ إِن أحسنتم أحسنتم لانفسكم وإن أسأتم فلها» وقوله تعالى: ﴿ يُومَالًا يجزى والدعن ولده ولا مولودهو جازعن والده شيئًا ﴾ وقوله تعالى: « يوماً لاتجزى نفس عن نفس شيئًا » وقوله تعالى: «و إن تدع مثقلة الى حملها لا يحمل منه شي ولوكان ذا قربي ، وقوله تعالى: ﴿ ومن بكسب إنما فأنما يكسبه على نفسه ، وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَكْسُبُ كُلُّ نَفُسُ إِلاَ عَلَيْهَا وَلاَ تزر وازرة وزر أخرى»

<sup>(</sup>١) نالثاء المثلثة وفتح العين المهملة ع أى مجرى .

قال أبو محد رحمه الله: فهذا كله لايمارض ماذكر نا البتة ، وإنما معناه أن أحدا لا يحمل إثم غيره ولا وزره ، الا أن يكون سن ذلك العمل السوء فله مثل إثم صافعيه أبدا ، لان الآى مضاف بعضها الى بعض ، وقد قال تعالى : « من يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منها ومن يشفع شفاعة سيئة يكن له كفل منها » وأخبر عليه السلام أن كل قتيل يقتل فعلى ابن آدم الاول كفل منه لانه أول من سن القتل. فعنى الآى الاول أن الله لا يلتى إثم أحد على برى منه ، وأما من استن الشر ورتبه فله حظ من كل فعل بوافق ماسن، وكذلك من سن الخير أبدا . فلا يلحق عمل احد أحدا أبدا الا ما جاء به النص ، فيصير حينئذ فعلا مأمورا به من كلف أداه ، يؤجر على فعله ويأشم بتركه ، كسائر ما أمر به ولا فرق. وبالله تعالى التوفيق وحسبنا و فعم الوكيل بتركه ، كسائر ما أمر به ولا فرق. وبالله تعالى التوفيق وحسبنا و فعم الوكيل

## الباب الثالث والثلاثون

فى شرائع الانبياء عليهم السلام قبل محمد صلى الله عليه وسلم أيازمنا اتباعها مالم ننه عنها أم لايجوز لنا اتباع شي منها أصلا الا ما كان منها فى شريعتنا وأمرنا نحن به نصا باسمه فقط ?

قال أبو محمد رحمه الله: قد ذكرنا الوجوه التي تعبدنا الله تعالى بها عوالتي لاحكم في شي من الدين إلا منها. وهذا حين نذكر إن شاء الله تعالى الوجوه التي غلط بها قوم في الديانة ، فكموا بها وجعلوها أدلة و براهين ، وليست كذلك ، والصحيح أنه لا يحل الحكم بشي منها في الدين . وهي سبعة أشياء شرائع الانبياء السالفين قبل نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، والاحتياط ، والاستحسان، والتقليد، والرأى ، ودليل الخطاب ، والقياس ، وفيه العلل ، ونحن إن شاء الله تعالى ذاكرون هذه الاوجه بابا بابا ، ومبينون وجه سقوطها

وتحريم الحكم بها. وبالله تعالى نتأبد

فأما شرائع الانبياء عليهم السلام الذين كانوا قبل نبينا محمد صلى الله عليه وسلم فالناس فيها على قولين: فقوم قالوا: هي لازمة لنا مالم ننه عنهاء وقال آخرون: هي ساقطة عنا ولا يجوز العمل بشي منها الا أن نخاطب في ملتنا بشي موافق لبعضها فنقف عنده ، اثماراً لنبينا صلى الله عليه وسلم ، لا اتباعا للشرائع الخالية

قال أبو محد: وبهذا نقول، وقد زاد قوم بيانا فقالوا: إلاشريعة ابراهيم

صلى الله عليه وسلم

قال أبو عمد: أما شريعة ابراهيم عليه السلام فهى هذه الشريعة التي نحن عليها نفسها والبراهين على ذاك فائمة سنذكرها انشاء الله تمالى. وانما الاختلاف الذى ذكر نا في ماكان من شرائع الانبيا عليهم السلام موجودا نصه في القران أوعن النبي صلى أقه عليه وسلم . وأما ماليس في القرآن ولا صحح عن النبي صلى الله عليه وسلم فا نعلم من يطلق إجازة العمل بذلك ، الا أن قوما أفتوا بها في بعض مذاهبهم ، فن ذلك تحريم بعض المالكيين لما وجد من ذبائح اليهود بعض مذاهبهم ، فن ذلك تحريم بعض المالكيين لما وجد من ذبائح اليهود على البيود على البيود على السنة على أنه حرم على اليهود ، وانما هو شيء أنه حرم به الربانية منهم ولا هو أيضا متفق عليه عند اليهود ، وانما هو شيء انفردت به الربانية منهم وأما المافانية والعيسوية والسامرية فانهم متفقون على اباحة أكله لهم . فتحرى هؤلاء القوم و فقنا الله وايام وأشفقوا من غالفة هلال اليهود فيه بين أشياخ اليهود لعنهم الله اختلاف ، وأشفقوا من غالفة هلال وشماى شيخي الربانية . وحسبنا الله و نعم الوكيل .

ومن ظريف ما وقع لبمضهم في هذا الباب ، وسمجه وشنيمه الذي ينبغي لاهل المقول أن يستجيروا بالله عز وجل من مثله \_: أن اسمعيل بن اسحق قال في رجم النبي صلى الله عليه وسلم اليهوديين الزانيين : إنما فعل ذلك عليه

السلام تنفيذا لما في التوراة . ورأى هو من رأيه الفاصد أن يرفع نفسه عن تنفيذ ما فيها من الرجم على اليهود الزفاة المحصنين اذا زنوا ، فصان نفسه عما وصف به نبيه عليه السلام . ونحن نبرأ المحالة تعالى من هذا القول الفاسد ، ومن هذا الاعتقاد ، فلو كفر جاهل بجهله لكان قائل هذا القول أحق الناس بالكفر لعظيم مافيه \*

واحتج أيضا في أن لا يقول الامام « آمين » اذا قال « ولا الضالين » بأن موسى عليمه السلام إذدعا لم يؤمن وأمن هرون عليهما السلام فسماهما تعالى داعيين بقوله تعالى : « قدأ جيبت دعو تكما»

قال أبو محد: وفي هذا الا حتجاج من الغنائة والبرد والسقوط والجاهرة بالقبيح مافيه ، لا به يقال له قبل كل شي ": من أخبرك أن موسى عليه السلام دما ولم يؤمن وأن هرون أمن ولم يدع وهذا شي إنما قاله بمض المفسرين بغير اسناد الى النبي صلى الله عليه وسلم اوعن كافة تنقل عن مثلها الى ماهنالك عفن فاته هذان الوجهان فقد فاته الحق ، ولم يبق بيده الا المجاهرة بالكذب ، وان يقفو ماليس له به علم ، أوأن يروى ذلك عن إبايس الملمون ، فأنه قد أدرك لا عالة تلك المشاهد كلهاالا إنه غير ثقة م يقال له : هذا لوصح لك ما ادعيت من أن مومي دعا ولم يؤمن وأن يقول الامام : « واذا أمن فامنوا » وقول الراوى : ان النبي وهو الامام كان يقول الزافرغ من أم القرآن في الصلاة آمين عمداً على أو أمن أحدها ، أو لم يؤمن واحد منهما . ونص هرون دعا اذدعا موسي وأمناه أو أمن أحدها ، أو لم يؤمن واحد منهما . ونس القرآن يوجب أنهما دعوا مما بقوله تعالى: « قد أجيبت دعوتكما » وليس في الترآن دليل على تأمين وقع منهما ولا من أحدها ، فهل سمع بأغث من هذا الترآن دليل على تأمين وقع منهما ولا من أحدها ، فهل سمع بأغث من هذا التربي جاء أو أسقط منه ، أو أقل حيلة أو أبرد تمويها بمن يحتج بمثله في الاحتجاج أو أسقط منه ، أو أقل حيلة أو أبرد تمويها بمن يحتج بمثله في الاحتجاج أو أسقط منه ، أو أقل حيلة أو أبرد تمويها بمن يحتج بمثله في

إبطال السنن الثابت ? ثم يقال له: من عجائب الدنيا أنك جملت فعل مومى وهرون الذى لم يصح قط ناسخاً لقول مجمد صلى الله عليه وسلم الصحيح فى التأمين ، وهذا عكس الحقائق.

وقد كنا نعجب من قول شيخ من شيوخهم أدركناه مقدمافي مشاورة القضاة له على جميع مفتيهم ، فان ذلك الشيخ قال في كتاب ألفه وقد رأيناه ووقفنا عليه و فاولناه بيده ، وهو مكتوب كله بخطه وأقر لنا بتألفه وقرأه غيرنا عليه ، فكان في بعض ما أورد فيه أن قال : روينا باسانيد صحاح الى التوراة أن السهاء والارض بكتا على عمر بن عبد العزيز أربعين سنة 11

قال أبو محمد: هذا الص لفظه ، فلا أعجب من الشيخ المذكور في أن يروى عن التوراة شيئاً من أخبار عمر بن عبد العزيز ا وهدذا اسماعيل يبطل فول النبي صلى الله عليه وسلم: « اذا أمن يعنى الامام فأمنوا» ، وتأمينه عليه السلام وهو الامام عالم يصح من رك موسى للتأمين وترك هرون للدعاه السلام وهو أيضاً في إباحة قتل المسلمين وسفك الدماء المحرمة بدهوى المريض ان فلا فاقتله ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « لوأعطى قوم بدعواهم لادمى رجال دماء قوم وأموالهم » فأ باحواذلك بدعوى المريض المريض المدين وما وأموالهم » فأ باحواذلك بدعوى المريض »

واحتجوا بما ذكر بعض المفسرين من أن المقتول من بني اسرائيل لما ضرب ببعض البقرة حيى وقال: فلان قتلني

قال أبو محمد: وهـ ذا ليس في نص القرآن ، وانما فيه ذكر قتل النفس والتدارئ فيها ، وذبح البقرة وضربه ببعضها ، وكذلك يحيى الله الموتى . فن زاد على ماذكرنا في تفسير هذه الآية فقد كذب وادعى مالا علم لديه ، فكيف أن يستبيح بذلك دما حراما و يعطى مدعياً بدعواه . وقد حرم الله تعالى ذلك . فن أعجب ممن يحتج بخرافات بنى اسرائيل التي لم تأت في نص ولا في نقل كافة ، ولا في خبر مسند الى رسول الله صلى الله عليه وسلم في مثل هذه العظائم !

عذا مع أن تلك الحرافة ليس فيهاذ كرقسامة أصلا ، ولا أنه لا يحلف فى القسامة إلا اثنان فصاعدا ، فهذه الروائد من أين خرجت او حسبنا الله (١) و نم الوكيل ثم أنى الى قوله تمالى : لا و كتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس ، فقال : لا فأخذ بها ولا نقتل مؤمناً بكافر ، ولا حراً بعبد ، لأن هذا من شرائع من كان قبلنا. و نسى أخذه فى القسامة بخرافة مروية عن بنى امرائيل ، وترك لهافعل النبى صلى الله عليه وسلم فى القسامة ، ثم ترك ههنا نصافة تمالى فى أنه كتب عليهم أن النفس بالنفس »

واعلى ماروى فى حديث بقرة بنى اصرائيل خديث حدثناه أحمد بن همر ثنا عبد الله بن حسين بن عقال ثنا اراهيم بن محمد الدينورى ثنامحمد بن الجهم ثنا أو بكر الوراق ثنا على بن عبد الله \_ هو ابن المدينى \_ وعياش بن الوليد قال على ثنا يحيى بن سعيد وسفيان بن عيينة قال يحيى ثنا ربيمة بن كلثوم حدثنى أبى عن سعيد بن جبير ان ابن عباس قال: إن أهل مدينة من بنى اصرائيل وجدوا شيخا قتيلا فى أصل مدينتهم ، فأقبل أهل مدينة أخرى فقالوا قتلتم صاحبنا ، وان أخ له شاب يبكى ، فأتوا موسى عليه السلام فأوهى الله اليه : وان الله يأمركم أن تذبحوا بقرة » و ذكر حديث البقرة بطوله وفى آخره ... فقبلوا بالبقرة حتى انهوا بها الى قبر الشيخ وابن آخيه قائم عند قبره ، فذبحوها فضرب ببضعة من لجهاالقبر ، فقام الشيخ ينفض وأسه ويقول قتلنى ابن أخى ، فقول كان لبنى اصرائيل مسجد له اثنا عشر بابا ، فوجدوا قتيلا قد قتل على طال عليه عرب آخر ، فتحا كموا الى موسى عليه السلام فقال : ان الله يأمركم أن تذبحوا بقرة ، فذبحوها فضربوه بفخذها فقام فقال : قتلنى فلان ، يأمركم أن تذبحوا بقرة ، فذبحوها فضربوه بفخذها فقام فقال : قتلنى فلان ، يأمركم أن تذبحوا بقرة ، فذبحوها فضربوه بفخذها فقام فقال : قتلنى فلان ، وكان رجلا له مال كثير وكان ابن أخيه قتله . وقال عياش بن الوليد ثنا يزيد وكان رجلا له مال كثير وكان ابن أخيه قتله . وقال عياش بن الوليد ثنا يزيد

<sup>(</sup>١) لفظ الجلالة لم يذكر في الاصل

ابن زریع ثنا سعید عن قتادة قال: كان قتیل فی بنی اسرائیل، فأوحی الله عز وجل الی موسی: أن اذبح بقرة فاضربوه ببضعها، فذكر لنا انهم ضربوه بفخذها فأحیاه الله عز وجل فانباً بقاتله و تكام مم مات. وذكر لنا أن ولیه الذی كان یطلب بدمه هو قتله من أجل میراث كان بینهم، فلا یورث قاتل بعده \*

وبه الى ابن الجهم: ثنا محمد بن مسلمة ثنا يزيد بن هرون أنبا هشام عن محمد بن سيرين عن عبيدة السلماني قال :كان في بني اسرائيل رجل عقيم لايولد له وكان له مال كثير ، وكان ابن أخيه وارثه ، فقتله ثم احتمله ليلاحتي أتي به في آخرين فوضعه على باب رجل مهم ، ثم أصبح يدعيه عليهم ، فأتواموسي عليه السلام فقال : « ان الله يأمركم أن تذبحوا بقرة » فذبحوها فضربوه بعمضها فقام ، فقالوا من قتلك ? فقال هذا، لابن أخيه ، ثم مال ميتا فلم يعط ابن أخيه من ماله شيئاً ولم يورث قاتل بعده (١) . وبه الى ابن الجهم: حدثنا ابن أخيه من ماله شيئاً ولم يورث قاتل بعده (١) . وبه الى ابن الجهم: حدثنا مجد بن الفرج وابراهيم بن اسحق الحربي قال محمد واللفظ له ثنا حجاج عن ابن جربج عن مجاهد قال : صاحب البقرة رجل من بني اسرائيل قتله رجل ثم ذكر معناه . وقال الحربي: ثنا حسين بن الاسود ثنا عمر وبن مجمد ثنا اسباط عن السدى معناه . وقال الحربي: ثنا حسين بن الاسود ثنا عمر وبن مجمد ثنا اسباط عن السدى عن عبد الله بن اسماعيل عن عبد الرحن بن زيد بن أسلم

قال أبو محمد: وهدده مرسلات وموقوف لو أتت فيما أنزل علينا ماجاز الاحتجاج بها أصلا، فكيف فيما أنزل في غيرنا ? وليس في القرآن نص بشي مما ذكر في هذه الاخبار أكثر من أبهم تدارؤا في نفس مقتولة منهم فأمره عزوجل أن يذبحوا بقرة فيضربوه ببعضها كذلك يحيى الله الموتى ويربكم آياته لعلمكم تعقلون ولم يقل تعالى في القرآن إن الميت قال فلان قتلني ، ولا إنه لعلم

<sup>(</sup>۱) انظر الطبرى (۱: ۲۲۷)

صدق ف دلك ، ولا إنه أقيد به ، وكل من زاد على ما فى القرآن شيئا بغير نص من الرسول عليه السلام فقد أنى عظيمة ، وحتى لوصح كل هذا لما كانت له فيه حجة أصلا ، لان ذلك كان يكون معجزة واحياء ميت ، ومن عاد من الآخرة فلا شك فى أنه لا يقول الا الحق ، واما الاحياء فيا بيننا فالكذب غير مأمون عليهم ، ودعوى الباطل . وهم لا يصدقونه فى درهم يدعيه ولا فى درهم يقربه لوارث ، ويصدقونه فى الدم الذى يوجب قتل عدوه عندهم أو أخذ ماله فى الدية ونحن الآن إن شاء الله تمالى فذكر كل مافى القرآن من شرائع النبيين عليهم السلام قبلنا ، ونبين ما اتفق على تركه منها ، وما اختلف فى الاخذ منها عليهم السلام قبلنا ، ونبين ما اتفق على تركه منها ، وما اختلف فى الاخذ منها التوفيق • فن شرائع سليان عليه السلام قول الله تمالى : « و تفقد الطير فقال التوفيق • فن شرائع سليان عليه السلام قول الله تمالى : « و تفقد الطير فقال مالى لا أرى الهدهد أم كان من الفائيين لا عذبنه عذا با شديداً أو لا أذبحنه (١) أو ليأتينى بسلطان مبين » .

قال أبو محمد: وهذا لاخلاف بيننا في سقوط عقاب الطير وإن أفسدت علينا ومنها قوله تمالى : « وداود وسليمان إذ يحكان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم وكنا لحكمهم شاهدين ففهمناها سليمان »

قال أبو محمد: هذا مما اختلف فيه فادعى قوم فيها دعاوى من أن سليان عليه السلام كلف أصحاب الغنم جبر ماأفسدت من الزرع أو الكرم ليلا ، وهذا باطل لانه ليس ذلك في الآية ، ولا صح عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وإنما ذكر في بعض التفاسير التي لاتصح ، وذلك من نحو ماذكر فيها ان ملكين زنيا وقتلا النفس التي حرم الله تعالى وشربا الخر ، وقد نزه الله تعالى الملائكة عن ذلك ، وان الزهرة كانت زانية فمسخت كوكباً مضيئاً بهتدى به في البر والبحر، حتى أدت هذه الروايات الفاسدة بعض أهل الالحاد الى أن قال: لوكان هذا لما

<sup>(</sup>١) نقرأ « لأذبحنه » ولسكن تزاد الف قبل الذال اتباءا لرسم المصحف

بقيت محصنة إلازنت لتمسخ كوكباً، والتي ذكر فيها أن يوسف عليه السلام قمد من امرأة المزيز مقمد الرجل من امرأته ، وقد نزه الله تمالى أبياء عن ذلك ، وهذا كثير جداً ، وقد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم انجرح العجماء جبار ، ولا ينسند حديث اقة البراء أصلا (١) ، وانماهو منقطع من جميع جهاته ومن شريعة زكريا عليه السلام قوله تمالى: « قال آيتك أن لاتكلم الناس ثلاث ليال سويا » وهذا ساقط عا روى عن الذي صلى الله عليه وسلم من قوله : « لاصمت يوماً الى الليل» وبالجلة فلم نؤمر بالصمت ، ومن صمت عن غير الواجب من الكلام والمستحب من الذكر فقد أحسن \*

ومنها قوله تعالى: « وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهماً يهم يكفل مريم » فاحتج بهذا قوم فى الحكم بالقرعة ثم جعلوا ذلك حكما فى المستلحق من الأولاد ، وفى المشكوك فى طلاقها من النساء وفى غير ذلك ، وهذا لا يلزم بل يبطل من وجهين : أحدهما ان هذا قياس والقياس باطل ، والثانى أنه غدير مأمور به فى شربعتنا .

ومن شرائع موسى عليه السلام قوله تعالى : «اخلع نعليك إنك بالوادى المقدس طوى » ونحن لانخلع نعالنا فى الارض المقدسة »

ومنها قوله تعالى «حرمنا (٣) كل ذى ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما الا ماحملت ظهورهماأو الحوايا أو ما اختلط بعظم»

قال أبو محمد: وهذا لاخلاف في أنه منسوخ ، وان الله تعالى قد أحل لهم كل ذلك على لسان محمد صلى الله عليمه وسلم بقوله : « وطعامكم حل لهم »

<sup>(</sup>۱) حدیث ناقة البراء » أمها دخلت حائطا فافسدت فیه فقضی رسول الله صلی الله علیه وسلم « ان حفظ الحوائط بالمهار علی أهاما » وان حفظ الماشیة باللیل علی أهلهاوان ماأصا بت الماشیة باللیل فهو علی أهلها. رواه احمد فی المسند (٤ ص ه ۲۹ ) ورواه أیضاالشافعی وابو داوود والنسایی وابن ماجه » انظر فتح الباری (ج ۲۳ ص ۲۷۷ — ۲۲۹)

<sup>(</sup>٢) في الاصل « حرمنا عليهم كل ، وهو خطأ فاحش

وهذه الشحوم من طعامنا فهن حل لحم ، وان رغمت أنوفهم وأنوف المجتنبين للها ا تباط لدعوى اليهود في تحريم ذلك \*

ومنها قوله تعالى: « وكتبنا عليهم فيها ان النفس بالنفس والعين بالعين والائنف بالانف والاذن بالاذن والسن بالسن والجروح قصاص »

قال أبو محمد: أما نحن فلا نأخذ بهذا لاننا لم نؤمر به ، وانما أمر به غيرنا ، وانما أوجبنا القود في كل هـ فدا وفيا دونه بين المسلمين فيا بينهم ، وساوينا في كل ذلك بين الحر والعبد ، والذكر والاننى ، بقوله تعالى أيضا مخاطبا لنا : « فن اعتدى عليكم عاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم » وبقوله تعالى تعالى مخاطبا لنا : « وان عافيتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به » وبقوله تعالى: « وجزاء سيئة سيئة مثلها » وبقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : «المؤمنون تتكافأ دماؤه » فأقدنا في كل ذلك من الحر للحر ، والعبد والحرة والامة ، وأقدنا من العبد للعبد ، وللحر وللحرة وللامة ، وكذلك من الحرة والامة ولا فرق . وأقدنا لمن ذكرنا من الكافر ، ولم نقد كافراً من مؤمن أصلا لقول الله تعالى: « ولن يجمل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا » وبقوله عليه السلام: « ولا يقتل مؤمن بكافر » .

ومنها قوله تعالى: « ولا تعدوا فى السبت » وهــذا منسوخ باجماع » ومنها قوله تعالى « فاقتلوا أنفسكم ذلـكمخيرلكم عند بارئكم » قال أبو محمد: وهذا منسوخ باجماع »

ومنها الامر بذبح بقرة صفراء فاقعلونها ، وهذا لايلزم في شي من الاحكام الجماع \*

ومن شريعة لوط عليه السلام: «كذبت قوم لوط بالنذر»: « إنا أرسلنا عليه ماصباً » ولا يحل في شريعتنارج المكذب بالنذر » وقد احتج قوم في رجم مرف فعل فعل قوم لوط بهذه الآية

قال أبو محمد: ونسوا أن فاعل ذلك من قوم لوط كان كافراً وذلك منصوص في القرآن في الآية نفسها اذ أخبر تعالى انهم كذبوا بالنذر ، وان صبيانهم ونسائهم رجوا معهم ، ولم يكونوا بمن فعل ذلك الفعل. ونسوا أيضاً قوله تعالى : و ولقد راودوه عن ضيفه فطمسنا أعينهم » فكان يلزمهم اذاطر دوا أصلهم الفاسد أن يسملوا عيني كل من راود ذكراً عن نفسه ، لان الله تعالى طمس أعين قوم لوظ اذ راودوا ضيفه ، كما رجهم لما أتوا الذكور وكفروا، فن فرق بين شي من ذلك فقد تحكم في دين الله عز وجل بلا برهان ولا هدى من الله تعالى هومن شريعة يوسف عليه السلام : « وشهد شاهد من أهلها إن كان قيصه قد من دبر فكذبت وهو من الكاذبين و إن كان قيصه قد من دبر فكذبت وهو من الصادقين »

قال أبو محمد: وهـذا مما لاخلاف فيه انه لا يجوز أن نحكم به الآن بين الناس في تداعيهم الزناه

ومنها: ﴿ ولمن جاء به حمل بغير »

قال أبو محمد: فاحتج قوم بهذا في اثبات الجمل، وهـ ذا لا يلزم لان قول رسول الله صلى الله عليـ وسلم: « أموالـ عليكم حرام » مبطل للجمل، الا أن يوجبه نص في شريعتنا أو تطيب به نفس الجاعل »

ومنها قوله تعالى: «قال معاذ الله أن نأخذ إلا من وجدنا متاعنا عنده » قال أبو محمد: وهذا لاخلاف بيننا وبين خصومنا فى أنه لا يحكم به بيننا ، وانه لا يسترق السارق لا جل سرقته ، وكان يلزمهم القول به ، لانه ليس مجمعاً على تركه ، بل قد روينا عن زرارة بن أوفى القاضى انه باع حراً في دين ، وروينا ، أيضاً عن الشافعي من طريق غريبة ، وقد كان ذلك في صدر الاسلام ثم نسخ بقوله تعالى: « فنظرة الى ميسرة » \*

ومن شربعة أيوب عليه السلام: ﴿ وخذ بيدك ضغثا فاضرب به ولاتحنث،

فاحتج بهذا قوم في إماحة جلد الوانى والقاذف والشارب اذا كانو امرضى بعرجون فيه مائة أو نمانون أو أربعون شمراخا، وفي بريمين من حلف ليجلدن غلامه كذا وكذا جلدة

قال أبو عمد: والذين احتجوا بدعواهم في كلام الميت في أمر بقرة بني اسرائيل أن فلانا قتلني \_: يأبون ههنا من أن يبرأ الحالف اذا ضرب بضغث ويكني هـذا من قبيح التناقض وفاحشه ،و محن وإن كنا نرى الجلد بالضغث المعربض فأنما نجيزه من غير هذه الآية، لكن من الحديث المأثور عن رسول الله صلى الله عليه وسـلم انه أمر أن يجلد المريض الذي زنى بعتكول فيه مائة شمراخ ، و نرى البريقع بما يقم عليه اسم جلد واسم ضرب .

ومن شريعة موسى وصهره عليهما السلام: ﴿ إِنَّى أَرِيدَانَ أَنكُ حَكَ احدى النَّتِي هَا تَيْنَ عَلَى أَن تَأْجَرَى عَالَى حَجْجَ فَانَ أَعْمَتَ عَشْرًا فَمْنَ عَنْدُكُ وَمَا أَرِيدُ أَن أَشْقَ عَلَيْكُ سَتَجَدَى إِنْ شَاءَ الله مِن الصَالَحِينَ قالَ ذَلِكَ بِينِي وَبِينَكُ أَيَّا الأَجْلِينَ قَضْيَتَ فَلاعِدُوانَ عَلَى وَالله عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلَ ﴾ الأَجْلِينَ قَضْيَتَ فَلاعِدُوانَ عَلَى وَالله عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلَ ﴾

قال أبو محمد: وبهذا يحتج من يبيح النكاح على اجارة الى أحد أجلين لم يوقت أحدها بمينه، وهذا عندنا وعند خصومنا لا يجوز، لان الاجارة المجهولة الأجل قاسدة ، لانها أكل مال بالباطل ، والنكاح على شي قاسد قاسد، لان كل مالا يصح الا بصحة مالا يصح فلا شك في أنه لا يصح ، لا سيا وتلك الاجارة للمنكح لاحظ فيها للمنكحة ، والصداق في ديننا إنما هو للمنكحة بنص قول الله تمالى : «وآتوا النساء صدقاتهن كلة »ولاحظ فيها للاب ولا للولى ومن عجائب الدنيا ماحدثناه احمد من محمد بن الجسور ثنا وهب بن مسرة ثنا ابن وضاح ثنا سحنون ثنا ابن القاسم قال : احتج مالك في جواز فعل الرجل بانكاح ابنته البكر بغير رضاها بقول الله تمالى عن صهر موسى : الجراد أن انكحك احدى ابنتى هاتين على أن تأجرنى ثمانى حجج فان

أتممت عشرا فن عندك

قال على: فأى عجب أعجب من احتجاجه بهذه الآية فيالا يوجد في الآية أصلا، وفي الممكن أنها رضيت فلم يذكر، ثم يخالف الآية نفسها في أربعة مواضع: أحدها إنكاح إحدى ابنتي بغير عينها، والثاني انكاحه باجارة الثالث الاجارة الى أحد أجلين أيهما أوفى فالنكاح ثابت، والرابع إنكاح امرأة بخدمة أبيها. ثم بعد هذا كله: من له بإنها كانت بكرا الا ولعلها ثيب. أليس في هذا الاحتجاج عبرة لمن اعتبر الولعلها بكر عانس وهو لا يرى إنكاح هذه الاباذنها ورضاها، فكيف والاحتجاج بالآية لا يصح لما قدمنا من أن شرائع الانبياء عليهم السلام لا تلزمنا.

شرائع الانبياء عليهم السلام لا تازمنا.
ومن شرائع الخضر عليه السلام قوله تمالى: «حتى إذا لقيا غلاما فقتله» ثم قال: « وأما الفلام فكان أبواه مؤمنين فخشينا أن يرهقهما طغيانا وكفرا» قال أبو محمد: ولا خلاف في شريعتنا أنه لا يحلقنل غلام خوف أن يرهقهما طغيانا وكفرا \* ومن شريعة نوح عليه السلام: «رب لا تذر على الارض من الكافرين ديارا إنك إن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا الا فاجرا كفاراً » قال أبو محمد: فأحد بهذا الازارقة واستباحوا قتل الاطفال ، وغاب عهم أن قول نوح عليه السلام إعاكان فيمن كان في عصره من الكفار فقط الذين أم قول نوح عليه السلام إعاكان فيمن كان في عصره من الكفار فقط الذين وبقوله تمالى: « ذرية من حملنا مع نوح انه كان عبداً شكوراً » ولم يحمل نوح مع نفسه عليه السلام الا المؤمنين فقط من قومه وولده ، وفاب عنهم بجهلهم مع نفسه عليه السلام الا المؤمنين فقط من قومه وولده ، وفاب عنهم بجهلهم من رسول الله صلى الله عليه السلام: « أو ليس خياركم أولاد المشركين » مركذلك ، وقيد قال عليه السلام: « أو ليس خياركم أولاد المشركين » وفي نترك الكفار ، ولا نقتلهم بل نأخذ منهم الجزية و ننكح اليهم و نعاملهم وناكل ذبائعهم ، ولا نستحل قتل طفل من اطفال أهل الحرب محدا بل بهديهم وناكل ذبائعهم ، ولا نستحل قتل طفل من اطفال أهل الحرب محدا بل بهديهم وناكل ذبائعهم ، ولا نستحل قتل طفل من اطفال أهل الحرب محدا بل بهديهم

الله بنا ولا يضلوننا والحمد لله رب العالمين . وقد نقل كافة بنى اسرائيل أن موسى عليه السلام قتــل صبيان أهل مدين وقتل يوشع صبيان أهل أربحا الاطفال بأمرالله تعالى له بذلك ، وهذا في شريعتنا غير جائز .

ومن شريعة يونس عليه السلامقوله تعالى: « اذ أبق الى الفلك المشحون فساهم فكان من المدحضين »

قال أبو محمد: فاحتج بهذا قوم فى الحكم بالقرعة وقد مضى الكلام فى ذلك ، ولا خلاف بين أحد منا أنه لايجوز أن يلتى أحد فى البحر بالقرعة .

ومن شريعة مربم عليها السلام: « إنى ندرت للرحمن صوما فلن أكلم اليوم إنسيا » وليس هذا من شرط الصوم عندنا .

ومن شرائع الله تعالى فى بنى اسرائيل قوله تعالى: « ولقد عامتم الذين اعتدوا منكم فى السبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين » ونحن نعتدى كثيرا فلا نمسخ ولله تعالى الحمد .

ومن شریعة أهلزمان زكریا علیه السلام قول أم مریم: « إنی نذرتالك ما فی بطنی محررا »

قال أبو محد: وهذا غير جائز عندنا أصلا.

ومن شريعة يعقوب عليه السلام: «كل الطعام كان حلا لبنى اسرائيل إلاماحرم إسرائيل على نفسه من قبل أن تنزل التوراة »

قال أبو محمد: وهذا لا بحل عندنا ، وليس لاحداً ن يحرم على نفسه مالم يحرم الله عزوجل عليه ، إلا أن طوائف من علمائنا اختلفوا في تحريم الزوجة والامة فقال به قوم ومنع منه آخرون ، وبالمنع منه نقول . ولا يحل لا حداً ن يحرم زوجة ولا غيرها ولا تكون بذلك حراما ولا طلاقا ولا كفارة في ذلك ، وهي حلال له كما كانت وكذلك سائر ماله .

ومن شرائع بني اسرائيل: ﴿ وقلنا لهمادخلوا الباب سجدا وقولواحطة ﴾

قال أبو محد: وهذا لايلزمنا.

ومن شريعة آدم عليه السلام: « واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق إذ قربا قربانا فتقبل من أحدها ولم يتقبل من الآخر » الى قوله « إنى أريد أن تبوء بائمي وإنمك »

قال أبو محمد : ولا خلاف في انه لايجوز عندنا التحاكم بالقرابين ، ولا محلاعندنا الاستسلام للقتل ظلما ، بل المقتول دون نفسه شهيد.

ومن شربعة الكتابيين في زمان أصحاب الكهف: « قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجداً»

قال أبو محمد: وهذا حرام فى شريعتنا ، وقد قال عليه السلام: ﴿ إِنَّ الْوَلِئُكُ كَانُوا إِذَا مَاتَ فَيهُم رَجِلُ صَالَح بِنُوا عَلَى قَبْرِهُ مُسْجَدًا أُولِئُكُ شُرَارِ الْخُلْقَ ﴾ .

قال أبو محمد: فهذه شرائع يلزم من قال باتباع شرائع الانبياء عليهم السلام أن يقول بها ، وإلا فقد نقضوا أصلهم

واحتج الموجبون للاخذ بشرائع الانبياء عليهم السلام بقوله تعالى: «وليحكم أهل الانجيل بما أنزل الله فيه ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون ، قال أبو محمد : وهذا لاحجة لهم فيه لاخلاف بين اثنين من المسلمين ان هذا منسوخ ، وان من حكم بحكم الانجيل مما لم يأت بالنص عليه وحى في شريعة

الاسلام قانه كافر مشرك خارج عن الاسلام.

واحتجوا بقوله تمالى: ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَا النَّوْرَاةُ فَيُهَا هَدَى وَنُورَ يَحُكُمُ بِهَا النَّبِيونَ اللَّذِينَ أَسْلُمُوا للَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَانِيونَ وَالْاحْبَارِ بَمَا اسْتَحْفَظُوا مِن كُتَابِ اللهُ وَكَانُوا عَلَيْهُ شَهْدَاءً ﴾ كتاب الله وكانوا عليه شهداء ﴾

قال أبو محد: وهذا انما عنى الله تعالى به أنبياء بنى اسرائيل لا محداً عليه السلام لانه تعالى يقول « ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وهو في

الآخرة من الخاسرين ، وبيان ذلك قوله تعالى فى الآية نفسها: « يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا ، ونحن ليس لنا نبيون وإنما لنا نبى واحد والانبياء كلهم مسلمون، وقد حكى الله تعالى عن أنبياء سالفين أنهم قالوا أمر فا بان نكون من المسلمين. وأيضا فقد قال تعالى حاكيا عن أهل الكتاب أنهم قالوا لنا «كونوا هودا او نصارى متدوا قل بل ملة ابراهيم حنيفا ، فصح أن الله تعالى نهى عن دين اليهود والنصارى وأمر نابدين ابراهيم عليه السلام . وقال تعالى « لم تحاجون فى ابراهيم وما أنزلت التوراة والانجيل الا من بعده ، فصح يقينا أن ابراهيم كانت شريعته قبل التوراة وان شريعته لازمة لذا ، فن المحال أن ابراهيم كانت شريعته قبل التوراة وان شريعته لازمة لذا ، فن المحال الممتنع أن نؤمر باتباع شى نزل بعد شريعتنا ، وهذا متناقض، فبطل تأويل من ظن الخطأ فى قوله تعالى « يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا ، وصح انهم أنبياء بنى اسرائيل فقط:

« نان تالوا: لا خـلاف بين التوراة وبين شريعة ابراهيم عليه السلام ولا بين شريعتنا، واحتجوا بما حدثناه عبد الله بن يوسف ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن على ثنا مسلم ثنا محمد بن رافع ثنا عبد الرزاق تنا معمر عن هام بن منبه عن أبى هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « الانبياء اخوة من علات وأمهاتهم شتى ودينهم واحد، قلنا لهم : هذا حجة عليكم لالكم ، إن تأولتم فيه اتفاق أحكام شرائمهم أكذبهم القرآن في قوله تعالى : « لكل جملنا منكم شرعة ومنها با وأكذبهم قوله تعالى عن عيسى عليه السلام : « ولا حلكم بعض الذى حرم عليكم » وأكذبهم أمر السبت ، ويحريم كل ذى ظفر ، وما حرم اسرائيل على نفسه ، ولكن معنى قوله صلى الله عليه وسلم : « ودينهم واحد » على نفسه ، ولكن معنى قوله صلى الله عليه وسلم : « ودينهم واحد » انا يعنى التوحيد الذى لم يختلفوا فيه أصلا »

واحتجوا بقوله تعالى « فبهداهم اقتده »

قال أبو محمد: وهذا لاحجة لهم فيه ، لان الذي أمرنا أن نقتدي بهم فيه هو ما اتفقت فيه شريعتنا وشريعتهم مثلقوله تعالى : ﴿ وَاذَ أَخَذُنَا مِيثَاقَ بنى اسرائيل لا تعبدون الا الله ، فاما باقي الآية من قوله تعالى: « وبالوالدين إحسانًا » فلم نأخذه من هذه الآية لكن من أمر الله تعالى لنا بذلك في آية آخری . ومثل قوله عز وجل: « شرع لکم من الدین ماوصی به نوحا والذی أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوافيه ، فنص تعالى على أنهم كلهم أمروا أن لا يتفرقوا في الدين ، وهذا هو نفس إخباره عليه السلام ان دين الانبياء عليهم السلام واحد، وقد نص الله تعالى على أنه أمر بعضهم بترك العمل في السبت ، ولم يأمرنا نحن بذلك ، وأحل الحمر مدة وحرمها بعد ذلك ، فصح يقينا أن الذى نهوا عن التفرق فيه ، وان الذي شرع لجميعهم من الدين الواحد اعما هوالتوحيد ، وازالذي فرق فيه بينهم هي الشرائع والأعمال الواجبات والمحرمات ، وهذا هو نفس قولنا . وقد قال تعالى : ﴿ ولو شاء الله لجمهم على الهدى ﴾ وقال: ﴿ ولو شاء الله لجملكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيما آناكم ، وقال تعالى: ﴿ ولكل وجهة هو موايها » فصح بالنص انه تمالى فرق بين الشرائع وبين منهاج كل واحد منهم ، وبين وجهة كل واحد منهم ، وقد قال تعالى: « يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم » فصح ان الله تعالى لا يتناقض كلامه ، وصح ان الذي أمرنا أن نتبع فيه سننهم هو غير الشرائع التي فرق بيننا وبينهم فيها ، فصح أنه التوحيــد الذي سوى فيــه بينهم كلهم في النزامه ، فصح انه هو الهدى الذي أمر عليه السلام بان يقتدي بهم . ويبين ذلك أيضاً قوله تعالى ط كيا عن رسوله صلى الله عليه وسلم يوسف عليه السلام انه قال: « إنى تركت ملة قوم لا يؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرون واتبعت ملة آباتي ابراهيم واسحق ويعقوب ما كان لنا أن نشرك بالله من شي ،

قال أو محد: فبين نصائهم اتفقوا في التوحيد خاصة ، وإلا فقد نص تمالى على أن إسرائيل وهو يعقوب عليه السلام حرم على نفسه أشياء كانت له حلالاه وليس هذا في شريعة ابراهيم عليه السلام ، فصح يقينا انه كان مباحا لاسرائيل أن يحرم على نفسه بعض الطعام \* وأما شريعة ابراهيم عليه السلام فهى شريعتنا نفسها على مانبين في آخر هذا الباب ان شاء الله عز وجل ، وليس في شريعتنا أن يحرم أحد على نفسه طعاما أحله الله له ، وقد جم يعقوب بين الاختين ، وهذا لا يحل في شريعتنا التي هي شريعة ابراهيم ، فلما سوى يوسف عليه السلام بين ملة ابراهيم ويعقوب وشرائعهما مفترقة علمنا أن ذلك في التوحيد وحده لا فيا سواه ،

فاعترض بعض خصومنا بان قال : اذا حملتم قوله تعالى على أن ذلك فى التوحيدوحده لافيا سواء عربتم الآية من الفائدة لان التوحيد مأخوذ بالمقل قال أبو محمد : هذا من أغث احتجاج يورده مشغب، ويلزم من قال بهذا ان يحذف من القرآن كل آية مكررة ، مثل : « فباى آلاء ربكا تكذبان ، وغيرها والتوحيد عرف بالمقل ضرورة ، ولكن ما يجب الاقرار به فرضا ولا صح الوعيد على جاحده بالقتل والنار في الآخرة بالمقل ، وإنما وجب ذلك كله بانذار الرسل فقط، فالآية المذكورة أوجبت اعتقاد التوحيد وأوجبت الاقرار به ، ولم يجب قط ذلك بالمقل لان المقل لايشرع ولا يخبر عن يعذب اللقرار به ، ولم يجب قط ذلك بالمقل لان العقل لا يشرع ولا يخبر عن يعذب الله تعالى في الآخرة ولا عن ينعم ، وانما المقل مميز بين الممتنع والواجب والممكن. ومميز بين الاشياء الموجودات وبين الحق الموجود المعقول والباطل المعدوم المعقول فهذا ما في العقل ولا مزيد

وقال بعضهم نحمل قوله تعالى: « فبهداهم اقتده » على مالم يأتنا فيه نص أنه نسخ من شرائعهم ، ونحمل قوله : « لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا » على ما نسخ من شرائعهم قال أبو محمد: هذا تأويل منهم مجرد من الدليل، وما تجرد عن الدليل فهو دعوى ساقطة، وقد بينا الدلائل على أن الذي أمرنا بالاقتداء بهم فيه إنما هو التوحيد وحده فقط.

واحتجوا بقول الله تعالى: ﴿ وأن احكم بينهم عا أنزل الله »

قال أبو محمد: وقد بين الله تعالى في آية اخرى هذه الآية بقوله تعالى «وأنزلنا اليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه فاحكم بينهم بما أنزل الله ولاتتبع أهواءهم عما جاءك من الحق لكل جعلنامنكم شرعة ومنهاجا » . «ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه »

واحتجوا بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم فى أمر ثنية الربيع أو الجرح الذى جرحت على حسب اختلاف الروايات فى ذلك(١): «كتاب الله القصاص»

قال أبو محمد: إنما عنى رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله تعالى: «فن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل مااعتدى عليكم». وهذا الذى خوطبنا به نحن هو اللازم لنا ، ولم يأت نص على انه عليه السلام عنى غير هذه الآية أصلا

قان قال قائل: فلمله عليه السلام إنما عنى بذلك قوله تمالى: « وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس» الآية . وما علمكم بأنه عنى عليه السلام الآية التي تلوتم دون هذه ?

والله على التوفيق: ان البرهان على أنه عليه السلام لم يمن بقوله « كتاب الله القصاص» قوله تعالى: « وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس اله اله السوراة قبول أرش ، وإنما الارش في حكم الاسلام ، وفي الحديث المذكور الهم قبلوا الارش، فصح اله عليه السلام لم يمن قوله تعالى: « وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس »

 <sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في الاصابة (ج ۸ ص ۸۰ بعد فكر رواية الجرح نقلا عن صحيح
 مسلم : د تلك قصة أخري ان كان الراوى حفظ والا فهو وهم >

واحتجوا بقوله صلی الله علیه و سلم اذ رأی الیهود بصومون یوم عاشوراه: \* تمنی أولی عوسی منهم »

قال أبو عمد: وهذا لاحجة لهم فيه، لانه علبه السلام قد أمر بصيامه، ولولا أن الله تعالى أمره بصيامه ما اتبع اليهود فى ذلك. وقد صح أنه كان يوما تصومه قريش فى الجاهلية فصامه عليه السلام تبرراً \*

واحتجوا أيضاً بان قالوا : لماكانت شريعة الانبياء عليهم السلام حقا وجب اتباع الحق حتى يأتى ما ينقلنا عنه

قال أبو محمد: والجواب وبالله تعالى التوفيق: إن تلك الشرائع وإن كانت حقاعلى الذبن خوطبوا بها فلم تكتب قط علينا، وليس ما كان حقاعلى واحدكان حقاعلى غليه، وإنما كتب علينا الاقرار بالأنبياء السالفين، وبأنهم بعثوا الى قومهم بالحق لا إلى كل أحد. ولم يكتب علينا العمل بشرائعهم

واحتجوا بدعائه عليه السلام بالتوراة يوم رجم اليهوديين ، وانه عليه السدلام سألهم ما تجدون في التوراة ? فلما أخبروه بالرجم وأنهـم تركوه قال عليه السلام : « أنا أول من أحيا أم الله تعالى »

قال أبو محمد: وهدذا لا حجة لهم فيده ، بل هو تأويل سوء ممن تأوله لا نه عليه السلام \_ بلاشك في شريعته المنزلة عليه \_قد أمر برجم من أحضن من ازناة ، وإغا دعا عليه السلام بالتوراة حسما لشفب اليهود وتبكيتا لهم في تركيم العمل عا أمروا به ، وإعلاما لهم بانهم خالفوا كتابهم الذي يقرون أنه أنزل عليهم ، ومن قال: إنه عليه السلام رجم اليهوديين اتباعا للتوراة لا لا مر الله تعالى له برجم كل من أحصن من الزناة في شريعته المنزلة عليه فقد كفر وفارق الاسلام وحل دمه ، لانه ينسب الى النبي صلى الله عليه وسلم عصيان وبه فيا أمره به في شريعته المنزلة عليه ، إذ تركها واتبع ما نزل في التوراة ،

وقد أخبر تمالى أن اليهود يجرفون الكام عن مواضعه ، فن الكفر العظيم أن يقول من يدعي أنه مسلم: إن النبى صلى الله عليه وسلم حكم بكتاب قد اخبر أنه محرف.

ووالله 1 إن المجب ليعظم ممن ينسب الى رسول الله صلى الله عليه وسلم الحدكم بما في التوراة في رجم يهود بين زنيا ، وهو يرفع نفسه الحسيسة عن هذا . فيقول: ان قدم الى يهوديان زنيا لم أقم عليهما الحد ورددتهما الى أهل دينهما ، فهو يترفع عما يصف به نبيه صلى الله عليه وسلم ، نبرأ الى الله تعالى من نصر كل مذهب يؤدى الى مثل هذه البوائق والكبار وحسبنا الله و فعم الوكيل .

واحتجوا بما روى: « أنه صلى الله عليه وسلم سدل ناصيته كما يفعل أهل الكتاب ثم فرقها بعد ، وكان يحب موافقة أهل الكتاب فيما لم ينزل عليه فيه ثمي .

قال أبو محمد: وهذا الحديث من أقوى الحجج عليهم ، لأنه نص فيه على أنه صلى الله عليه وسلم إنما كان يحب موافقة أهل الكتاب فيما لم ينزل عليه فيه شي ، فصح أنه عليه السلام إنماكان يفعل ذلك في المباح له فعله و تركه مما لم ينه عنه ولا أمر به ، وهذا غيرما نحن فيه ، وإنما كلامنا في وجوب شرائعهم مالم ننه عنهاوفي سقوطها حتى نؤمر بها ، وأما الرى المباح و فرق الشعر وسدله فكل ذلك مباح حتى الان فعله و تركه

هذا كل ما احتجوا به قد أبطلنا شغبهم فيه وبالله تعالى التوفيق .

ونحن إن شاء الله تعالى ذاكرون البراهين المبينة قولنا المبطلة قولهم ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم العلم ا

حدثنا عبد الله بن يوسف ثنا احمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد ثنا احمد بن على ثنا مسلم ثنا أبو بكربن أبى شيبة ويحيى بن يحيى واللفظ له قال أبو بكر نا هشيم ثنا سيار ثنا يزيد الفقير ثناجابر وقال يحيى انا هشيم عن سيار عن يزيد الفقير عن جابر بن عبد الله الانصارى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « أعطيت خسالم يعطهن أحد قبلى ؛ كان كل نبى يبعث الى قومه خاصة و بعثت الى كل أحر وأسود » وذكر باقى الخديث ، وبه الى مسلم ثنا قتيبة بن سعيد وعلى بن حجر قالا ثنا اسمميل \_ وهو ابن جعفر \_ عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن أبى هريرة . أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « فضلت على الأنبياء بست » فذكرهن . وفيها « وأرسلت الى الخلق كافة » .

قال أبو محمد: هذا الحديث يكنى من كل شغب موه به المبطلون ، وببين أن كل نبى قبل نبينا صلى الله عليه وسلم إعا بعث إلى قومه خاصة ، وإذا كان ذلك صحح بيقين أن غير قومه لم يلزموا بشريمة نبى غير نبيهم ، فصح بهذا يقينا أنه لم يبعث الينا أحد من الأ نبياء غير محمد صلى الله عليه وسلم . وإذ قد صحح ذلك فقد قال تعالى : « وإلى ثموداً عام صالحاً » : « وإلى عاد أخام هودا » : « وإلى مدين أغام شعيبا » . وقال تعالى في نبينا محمد صلى الله عليه وسلم : « وما أرسلناك الا كافة الناس » وقال تعالى أمرا له أن يقول: « إلى رسول الله اليكم جميعا» . مخاطبا للناس كلهم، وأمره تعالى أن يدعو الانس والجن الى الايمان ، وقال تعالى : « لتنذر قوما ما أنذر آباؤهم فهم غافلون » فصح أنهم لم يكونوا ملزمين شريعة أحد من الانبياء . وقال تعالى : « أن فصح أنهم لم يكونوا ملزمين شريعة أحد من الانبياء . وقال تعالى : « أن عليه السلام لم تلزم غير بنى اسرائيل حاشا التوحيد وحده على ما بينا قبل عليه السلام لم تلزم غير بنى اسرائيل حاشا التوحيد وحده على ما بينا قبل وعلى ما بينه تعالى اذ يقول : « وقالوا كونوا هودا أو فصارى مهتدوا قل بل وما أنزل اليا الراهيم حنيفا وما كان من المشركين » : « قولوا آمنا بالله وما أنزل الينا وما أنزل الينا واسحق ويعقوب والا سباط وما أوتى مومى

وعيسى وما أوتى النبيون من ربهم لا نقرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون قان آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا و إن تولوا قاعا هم فى شقاق »

قال أبو محمد: فصح بهذه الآية أيضا أن الذي تساوى فيه كل من ذكر الله من النبيين هو اللازم لنا ، وليس ذلك الاالتوحيد وحده ، والا فلا خلاف بين أحد من المسلمين في أن شرائمهم كانت مختلفة ، فسقط عنا بذلك جميع شرائمهم الاالذي سوى بينهم فيه وهو التوحيد فقط .

ومن أثرمنا شرائع الانبياء قبلنا فقد أبطل فضيلة النبي صلى الله عليه وسلم، وأكذبه في إخباره أنه لم يبعث نبي إلا الى قومه خاصة ، حاشا ، لا ن خصومنا يريدون منا اتباع شرائع من قبلنا ، فيوجبون بذلك أنهم مبعوثون الينا ، وهذا الباطل والكذب .

ويبين هذا أيضا قوله تعالى: « مايقال لك الا ماقد قيل للرسل من قبلك إن ربك لذو مغفرة وذو عقاب أليم » وهذه صفة فعل الله تعالى الذى لم يزل حكمه موصوفا بها فى خلقه فى علمه وقال تعالى: • أم كنتم شهداء إذ حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه ما تعبدون من بعدى قالوا نعبد إلهك وإله آبائك ابراهيم واسمعيل واسحق إلها واحدا ونحن له مسلمون تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولهما كسبتم ولا تسئلون عما كانوا يعملون »

قال أبو محمد: همذه آية كافية في هذا الباب ، لا نه تعالى بين ماسوى بينهم فيه وهو عبادة الله تعالى وحده والاقرار بانه الاله وحده ، ثم اخبرنا تعالى أنه لا يسألنا عما كان أولئك الا نبياء يعملون ، واذا لم نسأل عن عملهم فقد تيقن كل ذى حس سليم أن ما لا نسئل عنمه فانه غمير لازم لنا ، ولو كان لنا لازما لسئلنا عنه ،

فصح بهذا كله ما ذكر فا وهي براهين ضرورية لا محيد عنها، وأعمالهم هي شرائعهـم التي بعثوا بها ، فقد سقط عنا فالنص طلبها ، واذا سقط عنا طلبها

فقــد سقط عنا حكمها ، اذ لا سبيل الى النزام حكم شي الا بعد معرفتــه ، ولا سبيل الى معرفته الا بعد طلبه . وبالله تعالى التوفيق .

وأما شريعة ابراهيم عليه السلام فهي شريعتنا هذه بعينها ، ولسنا نقول إن ابراهيم بعث الى الناس كافة ، وإنما نقول : إن الله تعالى بعث محمدا صلى الله عليه وسلم الى الناس كافة بالشريعة التي بعث تعالى بها ابراهيم عليه السلام الى قومه خاصة ، دون سائر أهل عصره ، وانما لزمتنا ملة ابراهيم لان محمدا صلى الله عليه وسلم بعث بها الينا ، لا لأنابراهيم عليه السلام بعث بها . قال تعالى : « بل ملة ابراهيم حنيفا » وقال تعالى: « بل ملة ابراهيم حنيفا » وقال تعالى: « بل ملة ابراهيم حنيفا وما كان من المشركين » . (١)

قال أبو محمد: فانبلجت المسألة والحمد لله رب العالمين.

ونسخ الله تعالى عنا بعض شريعة ابراهيم كما نسخ أيضا عنا بعض ماكان يلزمنا من شريعة محمدصلى الله عليــه وسلم

فن ذلك ذبح الأولاد نسخ عنه عليه السلام كما نسخ عنا أيضا بقوله تعالى: « ولا تقتلوا أولادكم » وبقوله تعالى: « واذا الموءودة سئلت بأى ذنب قتلت » وبقوله تعالى: « قد خسر الذين قتلوا أولادهم سفها بغير علم » ونسخ الاستغفار للمشركين بقوله تعالى: « وما كان استغفار الراهيم لابيمه الاعن موعدة وعدها إياه » وبقوله تعالى: « ما كان للنبي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين » وقد وعد النبي صلى الله عليه وسلم عمه أبا طالب بالاستغفار ، كما وعدا براهيم عليه السلام. أباه بالاستغفار ، حتى نهى الله تعالى كليهما عن ذلك .

<sup>(</sup>١) الظاهر من سياق الايات والاحاديث انالمراد بملة ابراهيم ملته في التوحيد ورفض الاونان والتنزه عن الاشراك بالله سبحانه وتعالى ، وأما تفاصيل الشريعة فليسهناك دليل على اننا أمرنا بشرع ابراهيم بلسبيله سبيل غيره من الانبياء عليهم جميعا افضل الصلاة واتم الدليم.

وأما قول ابراهيم عليه السلام لقومه اذ رأى الكوكب : ﴿ هذا ربى ﴾ ٤ غانما كان تقريرا لهم وتبكيتا ، لااستدلالا ، ومعاذ الله أن يقر ابراهيم بالعبودية لاحد دون الله تعالى ، ومن كان مثل ابراهيم عمن سبقت له من الله تعالى سابقة علم في انتخابه للرسالة والخلة لا يستدل (١) بكبر الشمس على ربوبيتها وهو يرى الفلك أكبر منها(٢). فصح أنذلك توبيخ لهم على فساد استدلالهم فى عبادتهم للنجوم، وان هذا انماهو كما قال: « ذق انك أنت العزيز الـكريم» أى عند نفسك في الدنيا ، وعنه قومك المغرورين، والا فهو في تلك الحال الذليل المهان وقال قوم متكلفون متنطعون : ماذا كانت شريعة النبي صلىالله عليه وسلم قبل أن ينبأ ?

قال أبو محمد: فالجواب وبالله تعالى التوفيق أن يقال للم: في نفس سؤالكم جوابكم، وهو قولكم أن ينبأ، وإن لم يكن نبياً فلم يكن مكلفا شيئًا من الشرائع التي لم يؤمر بها ، ومن الهذيانأن يكون مأمورا عالم يؤمر به ، فصح أنه لم يكن ألزم شيئًا من الشريعة ، حاشا التوحيد اللازم لقومه من عهد ابراهيم عليه السلام لولده ونسله حتى غيره عمرو بن لحى ، وحاشا ما صانه الله تعالى عنــه من الزنا وكشف العورة والكذب والظــلم وسائر الفواحش والرذائل التي سبق في علم الله تعالى أنه سيحرمها عليه وعلى الناس و لا إله إلاهو

وقد قال قوم: إن نوحا بعث الى أهل الارض كلهم.

قال أبو محمد: وهــذا خطأ، لانه تـكذيب لقوله عليه السلام إن كل نبي حاشاه إنما بعث الى قومه خاصة، فصح أن نوحا عليه السلام كذلك ولافرق وانماغرق تعالى من غرق من غير قومه، كما غرق الاطفال حينئذ وسائر الحيوان، ويفعل ربنا تعالى ما شاء لامعقب لحكه ، وقد قيل للني صلى الله عليه وسلم : «أنهلك وفينا الصالحون ٤٥ قال: «نعم إذا كثر الخبث ، وذكر عليه السلام

<sup>(</sup>١) في الاصل ، ليستدل ، وهو خطأ واضح(٢) في الاصل د منهما ، وهو خطأ •

جيشا يخسف بهم، فقيل له يارسول الله : «وفيهم المكره وغيره» ? فاخبر عليه السلام انهم وإن عمهم العداب في الدنيا فكل أحد يبعث على نيته يوم القيامة (١) أو كلاماهذامعناه ، فليس في إهلاك الله تعالى من أهلك بالطوفان دليل على أن جيمهم بعث اليهم نوح ، بل نص القرآن مثبت أن نوحا عليه السلام لم يبعث الى غيرقومه البتة بقوله تعالى : « إنا أرسلنا نوحا الى قومه ، فن ادعى ان قومه كانواجيع أهل الارض فقد كذب وقفا ماليس له به علم، وقد حرم ذلك بقوله : « ولا تقف ماليس لك به علم » ولافي النص أيضا أن جيع أهل الارض هلكوابالطوفان ، لافي القرآن ولا في الحديث الصحيح ، والله اعلم ، ولا علم لنا الا ماعلمنا ، والكذب والقول بغير علم لا يستسهله والله من الخذلان

فان تعلق متعلق عا حدثناه عبد الرحمن بن عبد الله الهمداني ثنا أبو اسحق المستملي ثنا الفربري ثنا البخاري ثنا اسحق بن نصر ثنا محمد بن عبيد ثنا أبو حيان عن أبي زرعة عن أبي هريرة قال : « كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في دعوة فرفع اليه الذراع وكانت تعجبه (٢) ، فنهس منها نهسة وقال : أنا سيدالناس بوم القيامة (٣) ثم ذكر عليه السلام صفة القيامة وفيه ان الناس يأتون نوحا فيقولون « يانوح أنت أول الرسل الى أهل الارض » وذكر باقي الحديث قيل له وبالله تعالى التوفيق: ليس لك في هذا حجة ، لانه لم يقل الى جميع أهل الارض ، وبعض أهل الارض يقع عليه اسم اهل

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث رواه مسلم من حديث أمهات المؤمنين أمسلمة وحفصة وعائشة \_ رضى الله عنهن \_ بالفاظ مختلفة ( ج ۲ ص ۲۶۰ – ۳۶۱)

<sup>(</sup>٢) في الاصل د وكان يعجبه ، وصححناه من البخارى

<sup>(</sup>٣) هذ الاسناد اسناد البخارى فى كتاب الانبياء (ج ٢ ص ١٠٣) ولسكن لفظه : ﴿ أَنَاسِدُ القوم يُومِالقيامة ﴾ وأما اللفظ الذي هنا فهو لفظ البخارى فى كتاب التفسير فى تفسير سورة بنى أسرائيل (ج ٢ ص ٣٢٩) باسناد آخر الى أبى حيان التيمي

الارض، وما كنا لنستجيز تخصيص هذا العموم لولا ما ذكرنا قبل من رواية جابر وأبي هريرة وشهادتهما على رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن كل نبى قبله إنما بعث الى قومه خاصة حاشاه عليه السلام فأنه بعث الى الناس كافة، وفضل على جميع الانبياء بذلك

وقد قال قوم : إن آدم عليه السلام بهث الى ولده وهم أهل الارض قاطبة في وقتهم بلاشك

قال أبو محمد : وهذا شغب لا يصح، لان الحديث الذي ذكرنا آنفا يبطل هذه الدعوى . وقد أخبر عليه السلام في هـذا الحديث أن نوحا أول من بعث إلى أهل الارض . وقد روى ان شيئا كان نبيا ، وإذا كان ذلك فليس آدم مبعوثا اليه

فان قال قائل: ومن أين استجزت الاحتجاج فى دفع بعث آدم الى أهل الارض بنبوة شيث ، ولم يأت فى نص صحيح ولا فى إجماع ، وانت تذكر مثل هذا على غيرك ?

قال أبو محمد: فنقول له وبالله تمالى التوفيق: واعا قلنا ذلك لانه قد صح عندنا بيقين انه لم يبعث قط نبى الى جميع الناس حاشا محمدا صلى الله عليه وسلم فن قال إن آدم ونوحا أو غيرها بعث الى جميع ناس زمانه فهو كاذب بلاشك مخالف لمحمد صلى الله عليه وسلم مبطل لفضيلته ، فلما صح ذلك عندنا علمناأن آدم لا يخلو من أحد وجهين ضرورة لا فالث لهما: إما أن يكون معه نبى آخر لم يبعث آدم اليه ع أو يكون ولده لم يلزموا شريعة ابيهم آدم ، وقد ينبأ المره في مهده ، كما نبىء عيسى عليه السلام ، فلمله قد ولد لا دم ولد نبىء في حين خروجه الى الدنيا، فلا يكون آدم مبعوثا اليه والله اعلم . الا أن اليقين الذي لاشك فيه أن آدم لم يبعث الى جميع ناس عصره ، ولا ناس هنالك إلا هو وامرأته فيه أن آدم لم يبعث الى التوفيق

وأما قوله عليه السلام في الحديث الذي ذكرنا آنفا : «إن نوحا أول الرسل الى أهل الارض» ولا شك في أن آدم رسول الله عز وجل فان معناه عندنا والله أعلم ال رسالة آدم عليه السلام الما كانت لاهل السماء كائلا لهم عن الله عز وجل: « أنبؤني باسماء هؤلاء » ومنبئاً لهم بأسمائهم ، ومسلما عليهم على ماجاء في القرآن والحديث الصحيح ، وانه لم يبعث الى أهل الارض أصلا ، وأن أولاده وامرأته أوحى اليهم التوحيد ، ثم بعث الى كل طائقة نبى منها ، ثم بعث نوح الى قومه خاصة بشريعة كما أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم وأرسل الى أهل الارض بالمذاب العام لهم ولجميع الحيوان بلاشك ، لاشريعة الزموها . فهذا موافق لما صح في القرآن من خبره عليه السلام.

وكل من أرسله تعالى فبلاشك انه إنما أرسله بامر ما ، هذا مالابد منه ، فوجب أن يعرف بما ذا أرسل الى أهل الارض ? فلم نجده الا العذاب العام لكل من في الارض ووجدنا النص قد جاء بارساله الى قومه خاصة بشريعته ، فصح الأمر ولله الحد

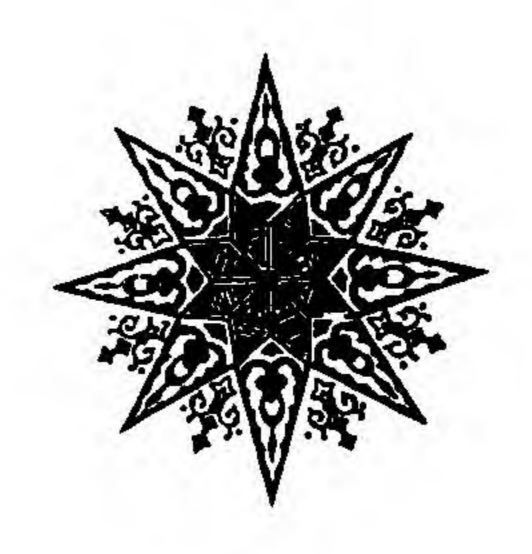
وبهذا تتألف الاحاديث كلهاوالقرآن . وقد روينافي هذا الحديث تأويلا آخر عن قتادة والحكم ، وهو ما حدثناه احمد بن عمر العذري ثنا أبو ذر عبد ابن احمد السرخسي قال ثنا ابراهيم بن خزيم (١) قال ثنا عبد بن حميد قال حدثنا يونس عن شيبان عن قتادة قال : بعث نوح حين بعث بالشريعة بتحليل الحلال ويحريم الحرام . وبه الى عبدقال: ثنا أبو نعيم ثنا ابناً بى غنية (١) عن الحكم

<sup>(</sup>۱) بالحاء والزاى المعجمتين وبالتصغير

<sup>(</sup>٧) ضبط في الاصل بضم العين المهملة وفتح النون وتشديد الياء ، وهو ، خطأ » والصواب بفتح الغين المعجمة وكسر النون وتشديد الياء ، وهو عبد الملك بنحيد بن أبى غنية الحزاعي السكوفي الثقة . له ترجمة في التهذيب ، الحكم هو ابن عتيبة \_ بالمين المهملة والتاء مصغر — تابعي ثقة مشهور ،

قال: جاء نوح بالشريمة بتحريم الأخوات والأمهات والبنات قال أبو محمد: فتأول هذان الامامان أن نوحا أول من بعث بالتحريم والتحليل. والذي يظهر الينا فالذي قد مناه أولا والله أعلم.

تم الجزء الخامس من الاحكام فى أصول الاحكام تأليف الامام الحافظ ابى محمد على ابن احمد بن سعيدبن حزم بن غالب الاندلسى الظاهرى ويليه الجزء السادس أوله الباب الرابع والثلاثون فى الاحتياط وقطع الذرائع والمشتبه



## فهرس الجزء الخامس

صحيفة

١٠٠ الباب الثالث والعشرون: في استصحاب الحال وبطلان جميع العقود والمباب الثالث والعشرون والمهود والشروط الاما أوجبه منها قرآن أوسنة عن رسول الله عليه وسلم ثابتة المسلى الله عليه وسلم ثابت المسلى الله عليه وسلم تابية الله عليه و سلم تابية المسلم تابية الله عليه و سلم تابية الله و سلم تابية الله عليه و سلم تابية الله على تابية الله

•٥٠ الباب الرابع والعشرون: وهو باب الحكم بأقل ما قيل

٠٦٤ الباب الخامس والمشرون: في ذم الاختلاف

٧٠٠ الباب السادس والمشرون: في أنالحق في واحدو سائر الاقوال كلها باطل

٨٦٠ الباب السابع والمشرون: في الشذوذ

١٠٩٠ الباب الثامن والعشرون: في تسمية الصحابة الذين رويت عنهم الفتيا.
 وتسمية الفقهاء المذكورين في الاختلاف
 بعد عصر الصحابة رضى الله عنهم

٠٠١ الباب التاسم والمشرون: في الدليل

10A الباب المونى ثلاثين : فى نووم الشريعة الاسلامية لـكل مؤمن وكافر فى الارضووةت نوم الشرائع للانسان

۱۲۱ الباب الحادى والثلاثون: في صفة التفقه في الدين، وما يلزم كل امرى الباب الحادى والثلاثون في صفة المنتى الذي له أن يفتى طلبه من دينه، وصفة المفتى الذي له أن يفتى في الدين، وصفة الاجتهاد الواجب على أهل

الاسلام

١٤١ الباب الثاني والثلاثون: في وجوب النيات في جميـ الاعمال، والفرق

بين الخطأ العمد الذي لم يقصد به خلاف ما أمر ، والخطأ الذي لم يتعمد فعله . وبين العمل المصحوب بالقصد اليه . وحيث يلحق عمل المرء غيره بأجر أو اثم وحيث لا يلحق المرء غيره بأجر أو اثم وحيث لا يلحق الباب الثالث والثلاثون: في شرائع الانبياء قبل محمد صلى الله عليه وسلم أيلزمنا اتباعها ما لم ننه عنها . أم لا يجوز لنا اتباع شي منها الاماكان منها في شريعتنا وأمرنا نحن به نصا باسمه فقط

(تم الفهرست)

